
238 Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

ВЗАИМОСВЯЗЬ МЕЖДУ «ЭГО», «ДРУГИМ» 
И ВООБРАЖАЕМОЙ ИДЕНТИЧНОСТЬЮ: МЕЖКУЛЬТУРНЫЙ 

КОНФЛИКТ ВОСТОКА И ЗАПАДА В КОНТЕКСТЕ РОМАНА 
«СЕЗОН ПАЛОМНИЧЕСТВА НА СЕВЕР» — ТАЙЕБ САЛИХ

Хамид Муса Мохамед Альсадиг
канд. филол. наук, ассистент, ФГАОУ ВО «Российский 

университет дружбы народов», (г. Москва)
khamid-musa-ma@rudn.ru

Новикова Ирина Александровна
канд. психол. наук, доц., доцент, ФГАОУ ВО «Российский 

университет дружбы народов», (г. Москва)
novikova-ia@rudn.ru

Кузнецова Марина Владимировна
Ассистент, ФГАОУ ВО «Российский университет дружбы 

народов», (г. Москва)
marky15@yandex.ru

Базанова Анна Евгеньевна
канд. филол. наук, доцент, ФГАОУ ВО «Российский 

университет дружбы народов», (г. Москва)
baza89265851150@yandex.ru

Аннотация: В статье рассматривается роман «Сезон паломничества на се-
вер» – одно из первых арабских произведений, затрагивающее тему встречи 
и взаимодействия культур и образа Другого. Западный человек глазами че-
ловека Востока, воспринимаемого как выходца из романтического мира, где 
царит магия и царит таинственность. Кроме того, анализируются внутренний 
личностный конфликт (Эго и Другой) и проблема идентичности (отсутствие и 
проявление Другого), интеграция персонажа Мустафы Саида в иную культуру, 
его ранний опыт до и после миграции в Великобританию во время колониза-
ции Судана, а также межкультурный конфликт между Востоком и Западом, 
их различия и взаимоотношения. Методология и метод сбора информации 
заключаются в использовании контент-анализа текста романа Тайеба Сали-
ха «Сезон паломничества на север» для сбора информации о главном герое 
романа Мустафе Саиде.

Ключевые слова: Эго, Другой, воображаемая идентичность, межкультурный 
конфликт, культура, колониализм, Судан, Восток и Запад.

THE RELATIONSHIP BETWEEN EGO AND 
THE OTHER AND IMAGINARY IDENTITY: 
EAST-WEST INTERCULTURAL CONFLICT IN 
THE CONTEXT OF THE NOVEL "SEASON OF 
MIGRATION TO THE NORTH" – TAYEB SALIH

Hamid Musa Mohamed Alsadig
I. Novikova

M. Kuznetsova
A. Bazanova

Summary: This article examines Tayeb Salih’s novel (Season of Migration 
to the North) as a pioneering Arab literary work that delves into the 
encounter and interaction of cultures and the construction of the «Other.» 
It analyzes how the West is perceived through the eyes of an Easterner, 
often romanticized as a realm of magic and mystery. The study delves into 
the profound internal conflict between the Ego and the Other, exploring 
identity crises marked by the absence and manifestation of the Other. It 
traces the trajectory of Mustafa Sa’eed’s integration into a foreign culture, 
examining his early experiences in Sudan and his subsequent migration 
to Britain during the colonial era. The novel’s rich olfactory imagery 
is considered as a potential communicative tool that underscores the 
intercultural conflict between East and West, highlighting their inherent 
differences and complex relationships. The research methodology 
employs content analysis of Salih’s text to gather insights into the 
protagonist Mustafa Sa’eed, whose alienation and psychological struggles 
are intricately linked to the colonial past of his homeland, Sudan.

Keywords: Ego, the Other, imaginary identity, intercultural conflict, 
culture, colonialism, Sudan, East and West.

DOI 10.37882/2223-2982.2025.10.40

«Сезон паломничества на север» на момент 
своего появления был уникальным событи-
ем в истории арабского романа и прорывом 

к новым горизонтам арабской культуры. Спустя более 
пятидесяти лет после своего появления, «Сезон палом-
ничества на север» по-прежнему актуален, как и в день 
своего появления. Перед лицом волн арабских бежен-
цев и иммигрантов в Европе и позиции европейских 
стран в этом отношении, а также роста там праворади-
кального движения, роман приобретает новые смыслы 
и предлагает читателю неожиданный взгляд на события.

Тайиб Салих написал свой роман в середине 1960-х 

годов. Общества арабского мира, Африки и третьего 
мира только что освободились от многолетнего гнета 
военного колониализма, полные надежды на избав-
ление от его хронических последствий, или от микро-
бов, как он называет их в романе, которые он оставил в 
структуре этих обществ.

В романе эта идея представлена тремя главными ге-
роями, каждый из которых представляет своё собствен-
ное представление о существовании. В начале романа 
появляется персонаж рассказчика, представляющий 
третье поколение, прожившее большую часть жизни по-
сле ухода английского колониализма. Затем появляется 



239Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

образ деда, олицетворяющего простоту традиционного 
общества, общества до колонизации и модернизации, а 
затем появляется личность Мустафы Саида; главного и 
самого созерцательного персонажа, сироты, живущего 
с матерью в одиночестве, который решает пойти в шко-
лу и получить современное формальное образование, 
чтобы продемонстрировать своё поразительное пре-
восходство и гениальность, в котором учителя видят 
чудо, как говорит ему директор школы: «Эта страна не 
вмещает ваш разум» (Салих, Т. 2013, с. 25). Кроме того, 
ему было легко учиться в Каире, ведь ему ещё не было 
двенадцати лет, и оттуда, с помощью семьи английских 
ориенталистов, он продолжил свой путь, отправившись 
учиться в Лондон.

Впоследствии Мустафа Саид стал легендой, о кото-
рой говорили многие. Он погрузился в западную культу-
ру, пока не почувствовал себя её частью, впитывая все 
её детали и культурные составляющие в театре, музыке 
и экономике. Он знал всевозможные пабы, кафе, театры 
и клубы, свободно владел английским языком так же 
свободно, как и англичане, и написал множество книг. 
Он был способен усвоить западную культуру, но что-то в 
глубине души мешало ему полностью интегрироваться в 
неё и преодолеть сложности адаптации, чтобы предста-
вить в романе среднее поколение, поколение, прошед-
шее через колониальный опыт и проникшееся им до глу-
бины души. Благодаря персонажам романа и тому, как 
они описывают свой мир, роман поднимает множество 
вопросов, раскрывает множество аспектов и ракурсов 
захватывающих деталей, каждый из которых увлекает 
читателя. Вернувшись в Судан, он пытается приспосо-
биться к местной патриархальной жизни, но потерпел 
неудачу, впал в депрессию и покончил с собой, передав 
опеку над детьми рассказчику.

В глазах доколониального общества, представленно-
го в романе персонажем деда, жизнь и существование 
представлялись как естественная данность, не требу-
ющая вопросов и размышлений: «Несколько дней мы 
проводим на земном шаре, а затем Господь наш тво-
рит с нами, что Ему угодно». В их представлении жизнь 
находилась в гармонии с природой, являясь её продол-
жением, поскольку они всегда изображены в романе 
как далекие от сочинительства и вопрошания: «Дерево 
просто умирает, а твой дедушка как жил, так и будет 
жить, он просто умрёт.» (Салих, Т. 2013, стр.47)

Такая историческая ситуация проясняет, что у обществ 
не было вопросов о своей «самости» или существовании 
до колониальной эпохи, и причина в том, что история 
продолжалась непрерывно, то есть без каких-либо ра-
дикальных исторических инцидентов, угрожающих соци-
альным и политическим системам, унаследованным на 
протяжении десятилетий. Вторая причина заключается в 
«отсутствии другого» чье присутствие делало личность 

объектом ответственности или критики. 

Вопрос и межкультурный конфликт между 
Востоком и Западом

В романе этот вопрос рождается во втором поколе-
нии, героем Мустафой Саидом, который сам испытал 
горечь колониализма, стал свидетелем разграбления 
богатств своей страны, но всё же сохранил надежду на 
победу. Этот Восток, государство примитивной, сек-
суальной, похотливой и иррациональной мужествен-
ности, подвергся колонизации со стороны Запада, ко-
торый выкачивал его богатства, эксплуатировал их и 
монополизировал возможности этого Востока. Что ка-
сается другого: это европейский Запад с его индустри-
альной западной цивилизацией и аристократическими 
традициями, которые отчасти воплощает европейская 
аристократка (героиня Джейн Морс). Таким образом, 
отношения между Востоком и Западом представлялись 
как конфликтные отношения между первобытным муж-
чиной и аристократкой.

 «И в Лондоне я привёл её в свой дом, логово гру-
бой лжи, которое я намеренно выстроил, сплошной 
лжи, сплошной лжи. Сандаловое дерево, ароматиче-
ские палочки, страусиные перья, статуэтки из слоно-
вой кости и чёрного дерева, картины и рисунки паль-
мовых лесов на берегах Нила, лодки на поверхности 
воды с парусами, похожими на голубиные крылья, 
солнце, заходящее за горы Красного моря, и кара-
ваны верблюдов, бредущие по песчаным дюнам на 
границе с Йеменом, баобабы в Кордофане, обнажён-
ные девушки из племён Занди, Нуэр и Шиллук». (Са-
лих, Т. 2013, стр. 53)

Этот роман рассказывает историю трёх женщин, 
страдающих нарциссическим бредом Мустафы Саида в 
возрасте от 25 до 30 лет. Он поддерживал связь с каждой 
из них под вымышленным именем, обещал жениться и 
влюблялся в каждую из них, оказывался неверным или 
брошенным, и в результате все они покончили с собой. 
Их звали Изабелла Сеймур, Шейла Гринвуд и Энн Хам-
монд. В лице Изабеллы Сеймур Мустафа Саид воплощал 
фантазии о половой связи с миссис Робинсон. Когда он 
впервые встретил Изабеллу, от неё пахло миссис Робин-
сон. Эта женщина была на пятнадцать лет старше Муста-
фы, то есть примерно того же возраста, что и миссис Ро-
бинсон. Она была примерно такого же телосложения и 
обладала похожим темпераментом. С ней его отношения 
были самыми лёгкими, она покончила с собой, но при-
чиной стала смертельная форма рака. Её муж описан как 
достойный и благородный человек, заступившийся за 
Мустафу Саида, и, как мне кажется, он выступает в рома-
не аллегорией мистера Робинсона. Две другие девушки 
стали игрушками в его руках, которых он намеренно со-
блазнил и бросил, чтобы причинить им страдания.



240 Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

Тем не менее, воображаемый образ, созданный Му-
стафой Саидом, нереален, поскольку роман посред-
ством его языка показывает нам, что он видит себя всего 
лишь лжецом (мстителем), созданным самим колониа-
лизмом. Философ Эдвард Саид позже доказал, что идея 
и идентичность «Востока» были своего рода фикцией 
западного колониального дискурса, дискурса, который 
на основе реального и воображаемого существования 
народов Востока сформулировал особый, воображае-
мый, во многом фантастический образ. Мустафа Саид 
символизировал историческую изоляцию, созданную 
колониальным государством в восточных обществах. 
Тайеб Салих блестяще изобразил его как человека без 
племенных и семейных корней, как это было принято 
в традиционных восточных обществах. «Каждый шёл 
своим путём» (Салих, Т. 2013, с. 23). Ответ М. Саида на 
вопрос об идентичности, сознательно искусственный, 
был порождением самого колониального процесса; это 
идентичность и воображаемый образ Востока без исто-
рической подоплеки, существующий только в сознании 
колониализма, даже если он использует его для мести 
режиму, способствовавшему его созданию в. 

«Мы будем тем, что мы есть, обычными людьми; 
и если мы окажемся ложью, то это будет ложь, кото-
рую мы сами создали». (Салих, Т. 2013, с. 79)

Мы рассмотрим проблему идентичности в литера-
турном и лингвистическом аспектах (Павловская, 2021, 
Радюк и Храмченко, 2018, Вовоу, 2019). Персонаж рас-
сказчика – это противоположность М. Саиду или его 
иному «Эго»; несмотря на сходство их происхождения, 
контактов с Западом и колониализмом, а также осозна-
ние рассказчиком глубины колониального влияния на 
формирование идентичности и бытия колонизирован-
ного. Он начинает с утверждения подлинности своей 
принадлежности к месту, где он родился, к людям, с ко-
торыми он жил и вырос, к обычаям и ценностям, которые 
представляли его изначальную идентичность. Любовь к 
Востоку, чувство страдания и поражения, которые не-
сёт с собой рассказчик, проистекают главным образом 
из чувства идентичности и принадлежности к родине, 
которое он выражает словами: « Я вернулся, тоскуя по 
своим близким в маленькой деревне, затерянной у 
излучины Нила.» Более того, он показывает всю глу-
бину своей любви к своему клану, которую мы видим в 
его словах., « Это тепло жизни в клане». Далее он го-
ворит: «А утром я проснулся в своей постели, в кото-
рой спал в детстве, в комнате, стены которой молча 
хранили тайны моих детских фантазий и безумств». 
(Салих, Т. 2013, с. 2) Он чувствует, что возвращается в 
лоно, из которого вышел, к неподвижным стихиям. Это 
укрепляет его устойчивость, и он представляет себя 
среди своего природного окружения, подобно пальме 
во дворе дома, существом, имеющим происхождение, 
корни и предназначение. (Фрейд 1898:26) Он всегда 

чувствует свои корни и тоскует по ним. Это его земля, 
и в ней он находит свою идентичность. «Я вижу поля, 
ровные, как ладонь, до края пустыни, где построены 
дома. Я слышу пение птиц, лай собак или стук топо-
ра в лесу, я чувствую стабильность, я чувствую себя 
важным, постоянным и целостным». (Салих, Т. 2013, 
с. 2). А также в непрерывности его отношений с истори-
ей как источником памяти и чувства безопасности: «Я 
пошёл к дедушке и долго слушал его рассказы о том, 
как люди жили сорок, пятьдесят, а то и восемьдесят 
лет назад, и моё чувство безопасности укрепилось». 
(Салих, Т. 2013, стр. 7)

Рассказчик рассматривает колониализм как часть 
истории и часть исторической памяти, которая форми-
рует сознание суданского общества после колонизации. 
«Колониализм был и закончился, и больше невоз-
можно вернуться в прошлое или говорить о под-
линной, чистой идентичности, отличной от колони-
ализма и исторических событий. И у нас будут свои 
железные дороги, пароходы, больницы, фабрики и 
школы. Мы сможем говорить с ними на их языке, не 
испытывая ни благодарности, ни стыда. Мы такие, 
какие мы есть, — обычные люди, как и все осталь-
ные». (Салих, Т. 2013, с. 77) Рассказчик здесь не испы-
тывает ни к кому враждебных чувств. С его точки зрения, 
драма, созданная колониализмом, провоцирует не во-
йну, а лишь горе. (Гринсон 2018:1010)

«Впервые пароходы бороздили Нил, перевозя на 
своих палубах не хлеб, а оружие. А железные дороги? 
Они были построены для перемещения солдат. Шко-
лы были построены, чтобы научить их говорить «да» 
на своём языке. Они принесли нам особый вид наси-
лия, европейский вид насилия, подобного которому 
наш мир ещё не знал. Вместе с ними пришла эпиде-
мия той разрушительной болезни, которая поразила 
самих европейцев тысячи лет назад. Да, господа, да! 
Я — капля того яда, который вы собственной рукой 
впрыснули в кровеносные сосуды истории». (Салих, 
Т. 2013, с. 78)

Раненое эго

В этом сравнении персонажей романа то, что колони-
ализм оставил колонизированному «Эго», воплощается 
в своей худшей, трагической и жестокой форме: раз-
деление личности не только на экономическом и куль-
турном уровне, но и на экзистенциальном. Изначальное 
общество раскололось на две части, первая из которых 
– из-за самого колониализма – перестала быть традици-
онной, а вторая – из-за непреодолимой тоски по под-
линной идентичности – не смогла стать современной в 
полном смысле этого слова. Вот корень человеческого 
раскола: Мустафа Саид. История его жизни – всего лишь 
одна страница, посвящение ему, за которым ничего нет; 



241Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

потому что дальше этого уже невозможно: «Тем, кто ви-
дит одним глазом, говорит одним языком и видит 
всё либо чёрным, либо белым, восточным или за-
падным». (Салих, Т. 2013, стр. 95) Это печальная дань 
уважения существованию, которое, возможно, суще-
ствовало в прошлом, но – из-за колонизации – прекрати-
ло своё существование.

Постколониальное общество – это общество, культу-
ра которого стала гибридом, из которого теперь рожда-
ется раздвоенное Эго (личность рассказчика), которое 
видит двумя глазами, говорит на двух языках и воспри-
нимает вещи как белое и чёрное одновременно, ни как 
восточное, ни как западное (Малюга и Акопова, 2021). 
В этом и заключалась трагедия М. Саида. Что касается 
трагедии рассказчика, то она заключается в том, что он 
пытается избавиться от наследия М. Саида, пытается сде-
лать выбор, стать постколониальным, позволить себе 
написать хотя бы страницу посвящения своей истории 
жизни: одним глазом или двумя? Чёрным или белым? 
Восточным или западным? Или и тем, и другим?!

Отношения рассказчика с Мустафой Саидом ближе к 
тому, что последний поднимает ряд вопросов, на кото-
рые рассказчик пытается дать ответы. Что касается Му-
стафы Саида, то, чтобы сформулировать финал и найти 
решение для этого опыта, он пытается примирить два 
мира и через это представить идею примирения.

Путешествие в романе Тайеба Салиха – это путешествие, 
окутанное тайной, и оно легко создаёт атмосферу, полную 
вопросов со всех сторон, начиная с тайны, которая появля-
ется в начале романа, когда рассказчик начинает историю 
словами: «Я вернулся к своей семье, к своему народу 
после долгого отсутствия» (Салих, Т. 2013, стр. 2). Дру-
гая история, задуманная рассказчиком, – это путешествие, 
отличное от того, которое он намерен представить своим 
слушателям. Самое важное для него – путешествие Муста-
фы Саида, поскольку оно находится на противоположном 
конце его пути, хотя внешне ничем не отличается от путе-
шествия из суданской деревни в западный город.

Противоречие между двумя путешествиями вносит 
свой вклад в поступок рассказчика, создавая впечат-
ление, что этот поступок в своём развитии зависит от 
конфликта. Возникает вопрос: каковы формы этого кон-
фликта между рассказчиком и М. Саидом? Является ли 
он конфликтом между ними или конфликтом, пронизы-
вающим всё переживание и часто вытекающим из опыта 
самого автора, Тайиба Салиха, который решил донести 
до нас этот конфликт, изобразив через него опыт рас-
сказчика и Саида. Прежде всего, конфликт – это не только 
граница между М. Саидом и рассказчиком, но и конфликт 
между личностями, местами, историей и опытом со всем, 
что они охватывают, и всем, что они пробуждают в душах 
тех, кто обладает психологическим отчуждением.

Рассказчик осознаёт, что его отношения с Мустафой 
Саидом – это отношения соперников, и это самая важная 
борьба, которую рассказчик ведёт на протяжении всего 
романа, более важная, чем его борьба с деревней, обы-
чаями и традициями. Остальные из нас осознают иро-
нию ситуации. Ненависть рассказчика проистекает из его 
неспособности принять решение или сделать выбор –  
способности, которой М. Саид обладал с самого начала, 
пусть даже и неправильно её использовал. Он обладал спо-
собностью принимать самые опасные, жестокие и слож-
ные решения, в отличие от рассказчика. Его жизнь направ-
ляется группой, к которой он принадлежит, и он говорит: 
«Я, как и миллионы людей, пленник. Я передвигаюсь в 
основном по привычке, в длинном караване, который 
идёт вверх и вниз, вниз и вдаль. И жизнь в этом карава-
не — не сплошное зло». (Салих, Т. 2013, с. 78)

Караван здесь символизирует аспект арабского кол-
лективного сознания, сторону, выбравшую примирение 
как решение кризиса с другой стороной. Именно в этом 
аспекте решил жить рассказчик, именно это Мустафа 
Саид в конечном итоге выбрал в своем завещании, об-
ратившись к рассказчику с просьбой избавить его двух 
детей от тягот путешествия.

Трудности путешествия, о которых говорит М. Саид, 
кроются в зародыше инфекции – инфекции отъезда, 
постоянного чувства отчужденности и утраты идентич-
ности, зародыша неизлечимой болезни, поражающей 
Запад с древних времен, – насилия, которое было ин-
струментом контроля над другим и средством лишить 
его идентичности, что привело к более опасной инфек-
ции – постоянному отъезду в никуда и ощущению по-
всеместной утраты идентичности, и именно это коло-
ниализм пытался посеять в колонизированных странах. 
Колониальный опыт оказал огромное влияние на Муста-
фу Саида, что привело к его попытке покончить с жизнью 
в русле реки, месте, где начиналось и заканчивалось пу-
тешествие. В большинстве произведений Тайеба Салиха 
«смерть незнакомца или его исчезновение из деревни 
кажутся странными, необъяснимыми или непонятными. 
Выбор смерти не является странным для героини, кото-
рая долгое время жила в разлуке и потеряла свою иден-
тичность, поэтому она решает положить конец своим 
страданиям, покончив с собой. Сам рассказчик не смог 
полностью избавиться от призрака Мустафы Саида.

Вначале рассказчик не обладал такой же решимостью, 
как Мустафа Саид, и мы ясно видим это, когда он говорит: 
«Итак, я нахожусь на середине дороги между севе-
ром и югом. Я не могу уйти и не могу вернуться». Но 
вскоре, в конце романа, он принимает решение и решает 
жить дальше. «Я думал, что если бы я умер в тот мо-
мент, то умер бы так же, как родился, без своей воли. 
Всю свою жизнь я не выбирал и не решал. Теперь я 
решил, что выбираю жизнь». (Салих, Т. 2013, с. 112).



242 Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

Психоаналитические особенности случая 
Мустафы Саида в романе

В дошкольном возрасте (примерно до 10 лет) он был 
похож на свою убитую горем мать: он был таким же, как 
она, предоставленным самому себе и вёл себя подоб-
но матери, изображая безразличие к окружающему и 
демонстрируя застывшие чувства и тревоги. В опреде-
лённой степени это идентифицировало его с суданцами, 
пережившими «коллективную травму» жестокого пора-
жения и порабощения. На этом этапе жизни он преиму-
щественно использует первичные ментальные защиты, 
которые проводят границы между ним и окружающим 
миром. В качестве защиты психики он использует изоля-
цию, которая позволяет ему не испытывать ни физиче-
ской, ни душевной боли. По словам Винникотта, основ-
ной моделью его отношений в то время, обусловленной 
отсутствием «недостаточно хорошей матери» в детстве, 
была «избегающая привязанность». Главной патогенной 
идеей того периода была полная уверенность в своей 
автономии и способности принимать правильные само-
стоятельные решения.

Во время учёбы в школе (примерно с 10 до 13 лет) 
его жизнь существенно изменилась благодаря встрече 
с английским чиновником. Примерно в 10 лет он встре-
тил английского солдата, представлявшего страну-заво-
евателя, который сказал ему, что он сможет носить такой 
же цилиндр и стать чиновником, если пойдёт в школу. 
Эта мысль увлекла Мустафу Саида, и он принял иденти-
фикацию с агрессором, устремившись в высшие классы, 
чтобы стать одним из агрессоров-колонизаторов. В на-
стоящее время он по-прежнему придерживается избе-
гающей привязанности. Размышляя о психических за-
щитах, которые он активно практиковал в этот период, 
можно предположить, что они были модифицирован-
ными формами контроля, основанными на патогенных 
представлениях об абсолютной власти. Кроме того, он 
использовал защиты, которые позволяли ему полностью 
посвятить себя учебе и игнорировать внутриличност-
ные конфликты.

В пубертатный период в Каире (примерно с 13 до 16 
лет) Мустафа Саид использовал те же психологические 
защиты и убеждения. Кроме того, у него начали разви-
ваться нарциссические черты, обусловленные его пло-
дотворными академическими успехами и обожанием 
своей приемной семьи Робинсон.

На протяжении всего обучения в университете (при-
мерно с 16 до 24 лет) Мустафа Саид постепенно осозна-
вал, что его амбиции имеют существенные ограничения 
в британском обществе, и в зрелом возрасте (примерно 
с 24 до 35 лет), который связан с окончанием Оксфорд-
ского университета и приглашением преподавать поли-
тическую экономию в Лондонский университет, Мустафа 

Саид наконец осознал, что его амбиции занять высокое 
положение в колониальных кругах не могут быть реа-
лизованы. Отрекаясь от своей идентификации с агрес-
сором и желания войти в ряды британской элиты, он 
начинает идентифицировать себя с мстителем за коло-
ниализм и освободителем Африки через свой пенис (!), 
как он выражался в кругу близких. Его главным методо-
логическим убеждением становится вера в собственную 
грандиозность, в то, что вещи следует рассматривать 
либо как западные, либо как восточные, в то, что следует 
говорить только на одном языке и что существует либо 
правда, либо ложь. Главными защитными механизмами 
были обесценивание западной культуры (после её иде-
ализации), утверждение, что она – яд. Он также исполь-
зовал интеллектуализацию и морализаторскую позицию 
для рационализации своих абьюзивных отношений с 
женщинами, которые бессознательно становились объ-
ектами его нарциссической агрессии против британско-
го общества за отказ принять и признать его.

Во время психоза (около 35 лет), который привёл к 
убийству Джейн Моррис, психика Мустафы Саида полу-
чает вторую нарциссическую травму из-за его неспособ-
ности полюбить и усмирить свою жену-британку Джейн 
Моррис. Внезапно его представление о собственной 
грандиозности терпит крах не только из-за проникнове-
ния в высшее общество, но и из-за желания отомстить 
британцам через их женщин. В порыве безумия, вызван-
ного собственным нарциссическим отчаянием и бесси-
лием, он совершает убийство Джейн Моррис. В этот пе-
риод его психика находится в состоянии расщепления. 
Если в этот период можно говорить об идентификации, 
то это отождествление с небытием, пребыванием в мёрт-
вом теле. Находясь в состоянии регрессии, он возвраща-
ется к детской защите в форме отчуждения – он говорит, 
что на суде находился как бы в состоянии транса, наблю-
дая за происходящим со стороны, как будто всё это про-
исходило с другим человеком. В качестве другой психи-
ческой защиты он использует проекцию – во время суда 
его убеждают в том, что в убийстве его жены виноваты 
британцы, которые сами, во время вторжения в Африку, 
впрыснули яд агрессии и заразили Мустафу Саида.

В последний период жизни Мустафы Саида в судан-
ской деревне (примерно 45–50 лет) он отождествляет 
себя с образом простого суданского жителя деревни, 
стараясь скрыть от жителей деревни свои прошлые по-
ступки. Встреча с молодой иммигранткой и необходи-
мость раскрыть своё прошлое разрушают его текущую 
идентификацию, обнажают его горе (работа над горем 
не была выполнена из-за использования комнаты с же-
лезной дверью в качестве «связующего объекта», по тер-
минологии Волкана (Volkan 2012:352)).

«В моих ушах всё время звучал далёкий, могучий 
зов, настойчивый и неотвратимый. Мне казалось, 



243Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

что моя жизнь здесь, в этой деревне, мой брак, на-
конец, заставят его замолчать. Но нет! Возможно, 
это был лишь плод моего воображения. Или это моя 
судьба? Я не знаю и ничего не могу понять». (Салех, Т. 
2013, с. 66)

Постколониальная ситуация

Постколониальный мир положил конец разделению 
наций, и мы можем годами сокрушаться о том, что мир 
объединился благодаря жестокому и разрушительно-
му столкновению между Европой (и Америкой) с одной 
стороны и всем остальным с другой. Но это произошло, 
нравится нам это или нет, и результатом стал смешанный 
и неоднозначный мир, в котором невозможно закрыть 
двери или защитить так называемую аутентичность и 
идентичность. Мустафа Саид понимал это, несмотря на 
тщетные попытки этому противостоять. Только Джейн 
Морс положила конец сексуальной дикости Мустафы и 
его жажде мести западному Другому.

Джейн Морс, европейская аристократка, считавшая 
себя представительницей высшей западной цивилиза-
ции, осознавая это самое превосходство и его масштабы, 
годами поддерживала Мустафу, оскорбляла его гордость 
и отказывалась, даже выйдя за него замуж, подчиняться 
ему иначе, чем на своих условиях. И её условия, которым 
Мустафа подчинился, счастливый и униженный, заклю-
чались в том, чтобы она разбила вазу, порвала рукопись, 
сожгла молитвенный коврик и вещи, которые Мустафа 
использовал как атрибуты «Востока», и вещи, выражаю-
щие его самого и его подлинную, воображаемую иден-
тичность, чтобы в конечном итоге сжечь, уничтожить их. 
Нужно потерять часть себя. Кульминация насилия меж-
ду этими двумя персонажами воплощена в той шумной 
сцене, когда Джейн «отдалась» Мустафе Саиду, который 
переспал с ней и одновременно убил её, пока она была 
довольна.

Исчезли не только доколониальные общества и их 
образ жизни, но и сама Европа. Этот колониальный на-
лог заплатили все, как победители, так и побеждённые. 
Европа больше не сохраняет свою так называемую «соб-
ственную идентичность» в постколониальном мире. 
Нельзя колонизировать мир, сделать его единым, а по-
том уютно устроиться на его краю, наслаждаясь его цен-
ностями и его мирами.

На смену постколониальным обществам пришли дру-
гие общества. Восточные или западные? И то, и другое, или, 
скорее, ни то, ни другое, поскольку после колониализма 
нет ни Запада, ни Востока из-за глобализации и Интернета. 
В романе Мустафа Саид исчезает, но вместе с ним исчезает 
и европейская аристократка Джейн Морс, что является не-
избежным результатом нашего нового мира, в котором мы 
живём уже почти полтора века, мира без идентичностей.

Заключение

В данной статье, основанной на материале романа 
«Сезон паломничества на север» известного суданского 
писателя Тайиба Салиха (1929–2009), описывается борь-
ба жителей стран, находившихся под колониальным гне-
том, между желанием отомстить колонизатору и восхи-
щением его культурой. Тем более, что им ещё не удалось 
достичь внутреннего психологического равновесия.

В романе показана дилемма Мустафы Саида, раз-
рывающегося между сохранением своей изначальной 
идентичности и западной идентичностью. Отвергая своё 
прошлое, историю, ценности, религию и наследие в на-
дежде быть принятым в европейское общество, он ока-
зывается полностью отчуждённым и отвергнутым обо-
ими мирами. Подводя итог, можно сказать, что Мустафа 
Саид является представителем арабского интеллекту-
ального кризиса и примером шизофрении, которую 
переживает интеллектуал, пытающийся сохранить вер-
ность своему культурному наследию. В то же время он 
стремится идти в ногу с западной цивилизацией. Саид, 
впитывающий западную культуру, по возвращении до-
мой находится в конфликте с самим собой из-за неспо-
собности примириться с собой и адаптироваться к сре-
де, которую он покинул много лет назад. Ему не удалось 
ни стать англичанином, ни вернуться к своей исконной 
цивилизации. Отсутствие у Саида подлинных суданских 
корней и воспитания, отсутствие материнской любви, 
странная внешность и неспособность функциониро-
вать в рамках приемлемых социальных норм в Судане 
и Лондоне, а также раскол на почве расизма в Судане и 
влияние колонизации – вот причины его неспособности 
обрести чувство идентичности.

Лучше всего это выразить так: Тайиб Салих, по-
видимому, рассматривает вопрос идентичности как 
данность, сущность которой не является ни жёсткой, ни 
твёрдой (Malyuga & McCarthy, 2020), поскольку она всег-
да подвержена изменениям и модификациям. Ее потоки 
и компоненты смешиваются, и даже несколько других 
идентичностей могут вливаться в него и смешиваться, 
включая те, которые мы можем считать противополож-
ными или конфликтующими с нашими. Идентичности 
не являются твёрдыми физическими образованиями, 
отдельными и замкнутыми, с чёткими и категоричными 
границами. С этой точки зрения, Тайиб Салих рассма-
тривает человека всеобъемлюще и широко, стремясь к 
общечеловеческому единству в рамках взаимного ува-
жения, любви, гармонии и мира, и исходя из убеждения 
в невозможности монополизировать ценности истины, 
добра и красоты или, напротив, приписывать себе черты 
несправедливости, зла и уродства. Эти благие ценности 
или эти предосудительные качества всегда распределе-
ны между всеми людьми и местами, поскольку они при-
сущи только человеку.



244 Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

ЛИТЕРАТУРА

1.	 Ад-Дагамсе, А.М., и Аш-Шарафат, О.С. (2023). Деконструкция ориенталистского взгляда: Постколониальное прочтение «Сезона паломничества на север» 
Тайеба Салиха. Дирасат: Гуманитарные и общественные науки, 50(1), 285-297.

2.	 Аль-Муссави, М. Дж. (2020). Исламский мир в литературе и кино: Постколониальность и процесс «другения». В Справочнике Пэлгрейва по исламу в 
Африке (стр. 591-613). Пэлгрейв Макмиллан.

3.	 Аль-Халили, М. (2022). Нарративы травмы и идентичности в постколониальной арабской литературе. Рутледж.
4.	 Ас-Самман, Х. (2019). Квиринг Востока: Сексуальное инакомыслие и политика сопротивления в «Сезоне паломничества на север» Тайеба Салиха. Журнал 

арабской литературы, 50(3-4), 317-342.
5.	 Ачи, С. (2021). Преследуемый туземец: Психика и пространство в «Сезоне паломничества на север» Тайеба Салиха. Интервенции, 23(7), 1012-1027.
6.	 Гана, Н. (2019). В поисках Другого: Постколониальность и музей гуманизма в «Сезоне паломничества на север» Тайеба Салиха. Сравнительные литера-

турные исследования, 56(3), 546-570.
7.	 Гохар, С. (2020). Переосмысление постколониального канона: Гибридность и культурные переговоры в «Сезоне паломничества на север» Тайеба Салиха. 

Международный журнал по английскому языку и литературе, 11(2), 19-27.
8.	 Малюга, Е.Н. и Акопова, А.С. (2021). Токены, устанавливающие прецедент: вопросы классификации и функциональной атрибуции. Обучение, язык и 

культура, 5(4), 65–76. DOI 10.22363/2521-442X-2021-5-4-65-76.
9.	 Малюга, Е.Н. и Маккарти, М. (2020). Неминимальные токены реагирования в английском и русском профессиональном дискурсе: сравнительное ис-

следование. Вопросы языкознания, 4, 70–86. DOI: 10.31857/0373-658X.2020.4.70-86
10.	 Миллер, Элис. Драма одаренного ребёнка: поиск истинного «я». Перевод Рут Уорд. 3. Нью-Йорк: Basic Books, 1997. (с. 27–28).
11.	 Нэш, Г. (2021). Англо-арабская встреча: Эстетика и политика у Тайеба Салиха и других. Литературы Ближнего Востока, 24(1), 64-80.
12.	 Павловская, А.В. (2021). Национальная идентичность в международном образовании: к вопросу о межкультурной коммуникации в глобальном мире. 

Обучение, язык и культура, 5(1), 20–36. doi: 10.22363/2521-442X-2021-5-1-20-36
13.	 Письма З. Фрейда к В. Флиссу (03.10.1897) № 70. (б.д.). Получено 22 января 2023 г. с сайта https://freudproject.ru/?p=8616.
14.	 Таха, И. (2022). Политика желания: Колониализм и тело в «Сезоне паломничества на север» Тайеба Салиха. Ежеквартальный журнал арабистики, 44(2), 

112-128.
15.	 Хамид Муса, М.А., Новикова, И.А. (2023). Взаимосвязь между творчеством и академической успеваемость студентов. Языки и культуры. Перевод. Меж-

дисциплинарность. Многоязычие: В сборнике: Языки и культуры. Перевод. Междисциплинарность. Многоязычие. Сборник статей по материалам I Меж-
дународной научно-практической конференции на иностранных языках. Москва, 2023. С. 145-152 https://www.researchgate.net/publication/378125589_
THE_RELATIONSHIP_BETWEEN_CREATIVITY_AND_ACADEMIC_SUCCESS_AMONG_STUDENTS https://www.elibrary.ru/item.asp?id=59495591 

16.	 Хасан, В.С. (2021). Тайеб Салих: Идеология и мастерство художественной литературы. Издательство Сиракьюсского университета.
17.	 Эльзахви, С. (2020). Диалектика Самости и Другого в колониальном и постколониальном дискурсе: Прочтение «Сезона паломничества на север» Тайеба 

Салиха. Журнал исследований в области гуманитарных и социальных наук, 2(4), 1-8.

© Хамид Муса Мохамед Альсадиг (khamid-musa-ma@rudn.ru), Новикова Ирина Александровна (novikova-ia@rudn.ru),
Кузнецова Марина Владимировна (marky15@yandex.ru), Базанова Анна Евгеньевна (baza89265851150@yandex.ru).

Журнал «Современная наука: актуальные проблемы теории и практики»


