
148 Серия: Экономика и Право № 11 ноябрь 2025 г.

СОЦИОЛОГИЯ

Социальная культура: теоретическое осмысление 
и структурные особенности

Скопа Виталий Александрович
доктор исторических наук, профессор,  

член-корреспондент Российской академии 
естествознания, Алтайский государственный 

педагогический университет (г. Барнаул)
sverhtitan@rambler.ru

Серова Наталья Степановна
кандидат философских наук,  

Алтайский государственный педагогический 
университет (г. Барнаул)

Пилипенко Дмитрий Сергеевич
Аспирант, Алтайский государственный педагогический 

университет (г. Барнаул)

Аннотация. Теоретическая концептуализация социальной культуры пред-
ставляет собой многоуровневый процесс интерпретации сложных антро-
посоциальных механизмов взаимодействия. Социальная культура высту-
пает динамической матрицей, где переплетаются индивидуальные смыслы 
и  коллективные практики, формируя уникальный социокультурный ланд-
шафт. Именно он представляет собой многогранную, динамичную систему 
общественных связей, которая посредством множества механизмов транс-
формирует и  поддерживает социальную интеракцию. Этот сложный орга-
низм функционирует через тонкие инструменты: нормативную саморегу-
ляцию, аксиологическую синхронизацию и знаково-символический диалог, 
непрерывно воспроизводя и качественно обогащая формы человеческого 
взаимодействия.

Ключевые слова: культура, цивилизация, философия, социальные институ-
ты, человек, социология.

SOCIAL CULTURE: THEORETICAL 
UNDERSTANDING AND STRUCTURAL 
FEATURES

V. Skopa
N. Serova

D. Pilipenko

Summary. The theoretical conceptualization of social culture is a multi-
level process of interpreting complex anthroposocial mechanisms of 
interaction. Social culture acts as a dynamic matrix where individual 
meanings and collective practices are intertwined, forming a unique 
sociocultural landscape. It is this landscape that represents a multifaceted, 
dynamic system of social connections that transforms and supports social 
interaction through a variety of mechanisms. This complex organism 
functions through subtle instruments: normative self-regulation, 
axiological synchronization and sign-symbolic dialogue, continuously 
reproducing and qualitatively enriching the forms of human interaction.

Keywords: culture, civilization, philosophy, social institutions, man.

Социальная культура представляет собой сложную 
и многогранную категорию, которая отражает про-
цессы взаимодействия социальных групп, инсти-

тутов и  личностей в  едином культурном пространстве. 
Социальную культуру можно представить как феномен 
общественной жизнедеятельности, которая проявля-
ется в  сложной, динамически развивающийся системе 
взаимосвязанных элементов, отражающих способы 
и  результаты социального взаимодействия индивидов 
и групп [10]. 

Культурная проблематика неизменно находилась 
в эпицентре интеллектуальных дискуссий, являясь клю-
чевым предметом рефлексии для мыслителей различ-
ных эпох и  научных школ. Феномен культуры постоян-
но привлекал пристальное внимание исследователей, 
становясь своеобразным герменевтическим ключом 
к  пониманию закономерностей человеческого разви-
тия. Крупнейшие философы, социологи, культурологи 

и  историки на  протяжении столетий выстраивали соб-
ственные концептуальные модели, раскрывающие сущ-
ностные характеристики культурных процессов. Каждая 
историческая эпоха формировала уникальный дискурс 
осмысления культурных трансформаций, отражающих 
специфику мировоззренческих парадигм конкретного 
временного периода. 

Научный дискурс культуры постоянно эволюцио-
нирует, показывая сложную диалектику теоретических 
подходов и методологических стратегий познания куль-
турных феноменов. Теоретическое осмысление сущно-
сти социальной культуры предполагает комплексный 
анализ ее онтологических характеристик, включающих, 
куда стоит отнести:

1.	 Аксиологический пласт. Он заключается в  цен-
ностных ориентациях; нормативных паттернах 
поведения и социально значимом смысле.

DOI 10.37882/2223-2974.2025.11.21



149Серия: Экономика и Право № 11 ноябрь 2025 г.

СОЦИОЛОГИЯ

2.	 Институциональная структура. Она проявляется 
в  формальных и  неформальных социальных ин-
ститутах; механизмах регуляции межсубъектных 
отношений и нормативно-правовых регламентах.

3.	 Коммуникативный контекст заключается в спосо-
бах трансляции социального опыта; моделях ин-
теракционного взаимодействия и символических 
системах коммуникации.

Методологический подход к  исследованию соци-
альной культуры предусматривает мультипарадигмаль-
ность и  интердисциплинарность научного познания, 
а  также интеграцию социологических, антропологиче-
ских, психологических и культурологических исследова-
тельских стратегий.

Феномен культуры — ключевой элемент исследо-
вания социальной динамики в  современных реалиях. 
Многогранное понятие, укорененное в латинской линг-
вистической традиции, берет свое начало от  термина, 
«introduсed» введенное легендарным римским государ-
ственным деятелем Марком Порцием Катоном Старшим. 
Изначально семантическое поле слова охватывало глу-
бокие процессы трансформации: от бережного возделы-
вания земли до тонкого окультуривания человеческого 
потенциала — воспитания, образования, личностного 
роста и духовного преображения [3]. Этимологический 
анализ демонстрирует, что культура — это не просто ста-
тичная категория, а живой конструкт, который постоян-
но эволюционирует, отражая интеллектуальные и  мен-
тальные изменения социума. Универсальность термина 
подтверждается его присутствием практически во всех 
мировых языках, что свидетельствует о  фундаменталь-
ности культурного измерения человеческого существо-
вания [5].

При погружении в  философскую сферу осмысления 
социальной культуры первостепенной задачей стано-
вится концептуальное обоснование сущности культу-
ры. Многогранность и  семантическая вариативность 
данного феномена обусловливают необходимость ком-
плексного исследовательского подхода, который бы 
раскрывал динамику культурных трансформаций через 
призму эволюционных изменений социальных структур 
и институциональных форм. На протяжении веков фило-
софская мысль настойчиво исследовала феномен куль-
туры. В  доиндустриальную эпоху это понятие служило 
маркером интеллектуальной утонченности и  противо-
поставлялось грубости первобытных форм существова-
ния, символизируя личностную зрелость и соответствие 
гуманистическим идеалам.

В эпоху Нового времени социальная культура как 
многогранный феномен общественной жизни пред-
ставляла собой сложную систему взаимосвязанных 
элементов, отражающих трансформационные процес-

сы. В  данном контексте особое значение приобретали 
институциональные практики, которые формировали 
уникальное социокультурное пространство. Ключевы-
ми характеристиками социальной культуры являлись: 
динамичность социальных норм и  ценностных ориен-
таций; усложнение коммуникативных моделей взаимо-
действия; децентрализация традиционных властных 
структур; интенсификация культурного обмена между 
различными социальными группами [4]. В целом струк-
турные особенности социальной культуры Нового 
времени характеризуются принципиально новыми го-
ризонтальными связями между индивидами и социаль-
ными группами, что принципиально трансформирует 
традиционные иерархичные модели взаимодействия.

Просветители XVIII столетия — Вольтер, Тюрго, Кон-
дорсе интерпретировали культурно-исторический 
процесс преимущественно через призму эволюции 
человеческого интеллекта, рассматривая разум как ма-
гистральный вектор прогресса [1, 9]. Жан-Жак Руссо 
привнес диаметрально противоположный взгляд, под-
вергнув критике традиционное понимание культуры 
и  цивилизации. Парадоксальным образом мыслитель 
доказывал, что истинно культурными являются обще-
ства, сохранившие патриархальную модель государ-
ственного устройства, далекую от  урбанистических 
трансформаций [9].

Немецкие философы-классики — Иммануил Кант, 
Фридрих Шиллер и  Георг Гегель радикально переос-
мыслили концепцию культуры, возведя ее в ранг транс-
цендентной сферы человеческого бытия [6, 7, 11]. Они 
интерпретировали культуру как уникальное простран-
ство духовной самореализации, выходящее за  рамки 
биологических инстинктов и  социальных детерминант. 
Культура виделась им не просто механизмом адаптации, 
а способом глубинного самоопределения личности, где 
индивидуум обретает подлинную свободу от  детерми-
нирующих внешних обстоятельств. Для этих мыслите-
лей культура представлялась сложной системой, где 
человек преодолевает свою природную и  социальную 
обусловленность, создавая самостоятельные духовные 
конструкты, недетерминированные жесткими внешни-
ми регламентациями [5].

Философская рефлексия культуры выступает клю-
чевым инструментом постижения социальной дина-
мики, раскрывая глубинные механизмы становления 
и  трансформации общественных систем. Палитра куль-
турфилософских подходов к  интерпретации культу-
ры — от  космологических до  циклических концепций 
формирует многомерную картину человеческого опыта. 
Каждая из этих перспектив высвечивает определенные 
грани социально-исторической реальности, демонстри-
руя культуру как сложно структурированный, много-
уровневый феномен.



150 Серия: Экономика и Право № 11 ноябрь 2025 г.

СОЦИОЛОГИЯ

Важно подчеркнуть, что принципиальная полиморф-
ность трактовок культуры не  является недостатком, 
а  отражает онтологическую сложность человеческого 
бытия. Множественность интерпретационных моделей 
выступают не  препятствием, а  методологическим пре-
имуществом, позволяющим уловить тончайшие нюансы 
социокультурных трансформаций.

Так, в контексте космологической парадигмы культу-
ра предстает собой органичное продолжение природ-
ных процессов, где человек выступает квинтэссенцией 
эволюционного развития, наделенной уникальным по-
тенциалом интеллектуальной рефлексии. Сквозь призму 
этого подхода культура раскрывается как изящный сим-
биоз природных закономерностей и  социальной креа-
тивности. В  данном контексте человек представляется 
как не  внешний наблюдатель, а  активный соучастник 
глобальных космических изменений, чей разум явля-
ется тонким инструментом трансформации природной 
реальности. Генезис культурных форм детерминирован 
глубинными онтологическими принципами, что демон-
стрирует перманентное взаимодействие природных 
и  социальных систем. Природа выступает источником 
креативного потенциала, а  культура — способом этой 
уникальной реализации. Исходя из этого, мы приходим 
к пониманию того, что культура — это сложноорганизо-
ванный феномен, возникающий на  грани естественных 
процессов и  творческой деятельности человека, кото-
рый выступает одновременно и  творцом, и  продуктом 
социальной реальности.

С точки зрения культурологических воззрений вы-
дающихся мыслителей И.Г. Гердера и  А. Швейцера, ут-
верждающих примат гуманистических ценностей, был 
предложен уникальный методологический подход к ис-
следованию культурного пространства [4]. Их концеп-
ция фокусируется на раскрытии глубинных механизмов 
человеческой коммуникации, трансформации государ-
ственных институтов, эволюции научного знания и худо-
жественного творчества через призму духовных идеа-
лов милосердия и религиозного откровения.

Философский дискурс данной теории акцентирует 
внимание на  взаимопроникновении гуманистических 
принципов в различные сферы социокультурной реаль-
ности, демонстрируя органичную взаимосвязь между 
индивидуальным и  коллективным началами человече-
ского бытия. Авторы концепции рассматривают куль-
туру как живой, динамичный организм, который посто-
янно развивается под влиянием духовно-нравственных 
императивов. Сущностная миссия культуры проявляется 
в формировании целостного пространства личностного 
роста, где каждый индивид получает уникальную воз-
можность раскрытия своего внутреннего потенциала, 
трансформации духовных и  морально-этических осно-
ваний своего существования.

В рассматриваемом контексте культура выступает 
тонким инструментом гармонизации человеческого 
опыта, создавая многоуровневую среду для интеллек-
туального, эмоционального и  нравственного совер-
шенствования. Она предоставляет индивиду не  просто 
набор норм и  правил, а  целостную систему координат 
для самопознания, саморазвития и  обретения глубин-
ных смыслов человеческого бытия. Через призму куль-
турных практик личность получает пространство для 
творческой самореализации, расширения горизонтов 
мировосприятия и  формирования универсальных ду-
ховных ценностей, что принципиально трансформирует 
его экзистенциальную траекторию.

Концепция циклического развития культуры, пред-
ставленная в  теоретических изысканиях выдающихся 
мыслителей — Данилевского, Шпенглера и Тойнби, рас-
крывает альтернативный взгляд на историческую дина-
мику человеческих сообществ [2, 8, 12]. Ключевой посту-
лат этой парадигмы заключается в понимании культуры 
как живого организма, который проходит собственные 
уникальные стадии становления: от  зарождения и  рас-
цвета до постепенной трансформации и угасания. Каж-
дый культурно-исторический тип рассматривается как 
самобытная цивилизационная матрица, обладающая 
неповторимым генетическим кодом развития. Теория 
предполагает, что локальные цивилизации не являются 
линейным продолжением одна другой, а  представля-
ют собой самостоятельные системы со свойственными 
только им закономерностями эволюции, ментальными 
архетипами и траекториями социокультурной динамики 
[8]. Такой подход принципиально трансформирует тра-
диционное понимание исторического процесса, пред-
ставляя его не как универсальную магистраль прогрес-
са, а как мозаику самодостаточных культурных миров.

Изменения в  культурно-историческом плане разво-
рачиваются как сложная многослойная динамическая 
система, где каждая стадия жизненного цикла пред-
ставляет собой уникальную трансформационную мо-
дель. Траектория развития культурного типа подобна 
биологическому циклу: от начальной точки зарождения 
через фазу интенсивного роста и креативного расцвета 
до постепенной инволюции и трансформационных про-
цессов угасания. Пространственная экспансия происхо-
дит в  плоскости геополитических ландшафтов, где вза-
имодействуют синхронные и  диахронные культурные 
импульсы. Фундаментальный каркас культурно-истори-
ческого типа формируется посредством чередования 
четырех взаимопроникающих субстанций: духовно-
религиозная матрица; культурный код; политические 
институции; социально-экономические парадигмы. 
Каждая из  этих субстанций выступает одновременно 
и  драйвером, и  индикатором цивилизационных транс-
формаций, создавая многомерную картину культурной 
эволюции.



151Серия: Экономика и Право № 11 ноябрь 2025 г.

СОЦИОЛОГИЯ

Творческая и  созидательная активность человека, 
в данной концепции, выступает ключевым механизмом 
трансформации социальной реальности, детермини-
руя ключевые направления эволюционного развития 
человеческих сообществ. Характер и  интенсивность 
взаимодействия индивида с  окружающей средой фор-
мируют уникальный цивилизационный ландшафт, где 
каждый тип деятельности выступает своеобразным 
генетическим кодом культурной парадигмы. Сама при-
рода человеческой активности становится не  просто 
инструментом преобразования мира, а  глубинным от-
ражением внутренних интенций, ценностных установок 
и коллективного бессознательного социума. Через при-
зму доминирующих форм деятельности можно считы-
вать не только технологический уровень развития, но и 
ментальные матрицы конкретной цивилизации.

Несмотря на  общий концептуальный фундамент ис-
следования социокультурной динамики, теоретиче-
ские конструкции Данилевского, Шпенглера и  Тойнби 
демонстрировали принципиально различные методо-
логические подходы к  пониманию цивилизационного 
(культурно) развития. Николай Данилевский выдвинул 
революционную для своего времени концепцию, где 
славянская культурно-историческая общность позици-
онировалась как особый цивилизационный тип с  цен-
тром в Российской империи [2]. Этот подход радикально 
отличался от  евроцентристских воззрений, презентуя 
самобытную модель культурно-исторического процес-
са, где российская цивилизация рассматривалась как 
уникальный самодостаточный феномен с  потенциалом 
глобальной культурной трансформации. Принципи-
альная новизна позиции Данилевского заключалась 
в  утверждении плюралистичности цивилизационного 
развития, где каждый культурный тип имеет право на са-
мостоятельную траекторию эволюции, а  не жестко де-
терминирован западноевропейскими стандартами.

В диаметрально противоположной плоскости от кон-
цепции Данилевского располагалась теоретическая 
позиция О. Шпенглера, который последовательно раз-
вивал парадигму европейского культурного превосход-
ства [12]. Шпенглер рассматривал европейскую циви-
лизацию как магистральный вектор социокультурного 
развития, где западноевропейские ценности и институ-
ты презентуются универсальной матрицей глобального 
прогресса. На его взгляд, социальный опыт Европы явля-
ется эталонным и имеет потенциал тотального трансфор-

мационного влияния на другие культурные системы [12]. 
Принципиальная методологическая установка немец-
кого мыслителя фокусировалась на идее культурной ге-
гемонии Европы, где западная модель рассматривается 
как наивысшая форма цивилизационной организации.

Взгляд А. Д. Тойнби на  культурно-цивилизацион-
ное развитие отличался от  пессимистичной концепции 
О.  Шпенглера более оптимистичным подходом. Если 
Шпенглер видел европейский путь как уникальный и не-
достижимый для других культур, то Тойнби полагал, что 
каждая цивилизация способна самостоятельно пройти 
путь трансформации и  прогресса [8]. Каждая культур-
ная система, по мнению ученого, несет в себе уникаль-
ный опыт, который обогащает глобальное человече-
ское сообщество. Этот опыт формирует универсальные 
ориентиры развития, основанные на  фундаментальных 
ценностях, выработанных столетиями человеческой 
истории. К  числу таких непреходящих ценностей отно-
сятся жизнь, справедливость и безопасность — базовые 
принципы, которые объединяют различные цивилиза-
ционные модели.

В целом, философское осмысление культуры пред-
ставляет собой сложную и  многогранную область ис-
следований с богатым спектром теоретических воззре-
ний. Представленные нами концепции демонстрируют 
различные методологические стратегии постижения 
сущности культурных процессов. Космологический под-
ход позволяет раскрыть глубинные истоки культуры, 
рассматривая ее в  контексте универсальных законов 
мироздания. Культурологическая перспектива фокуси-
рует внимание на  динамике общественного развития, 
где культура выступает индикатором социальных транс-
формаций и  прогрессивных изменений. Циклический 
подход особенно ценен тем, что раскрывает сложную 
диалектику взаимовлияния социальных и  культурных 
систем, демонстрируя их взаимопроникновение и  вза-
имообусловленность. Каждая из  представленных кон-
цепций вносит уникальный вклад в понимание сложной 
природы культурных феноменов.

Таким образом, социальная культура выступает слож-
ноорганизованной системой, обеспечивающей вос-
производство и  развитие социальных взаимодействий 
через механизмы нормативной регуляции, ценностной 
координации и символической коммуникации.



152 Серия: Экономика и Право № 11 ноябрь 2025 г.

СОЦИОЛОГИЯ

Литература

1.	 Губман Б.Л. Смысл истории: очерки современных западных концепций. М.: Наука, 1991. — 351 с.
2.	 Данилевский Н.Я. Россия и Европа. М., 2003. — 451 с.
3.	 Зомбарт В. Буржуа. К истории духовного развития современного экономического человека. 2005. СПб., «ВЛАДИМИР ДАЛЬ». — 639 с.
4.	 Иконникова С. Н. История культурологических теорий. СПб.: Питер, 2005. — 474 с.
5.	 Ионов И.Н., Хачатурян В. М. Теория цивилизаций: От античности до конца XIX века. СПб., 2002. — 333 с.
6.	 Кант И. Критика способности суждения. М.: АСТ, 2021. — 292 с.
7.	 Маслова В.А. Концепция эстетического воспитания Фридриха Шиллера // Медицина. Социология. Философия. Прикладные исследования. 2020. № 6. — 

С. 126–129.
8.	 Пятилетова Л.В., Зорихина Е.М. Культурологическая концепция А. Тойнби: новые грани прочтения // Концепт. 2013. № 12. — С. 52–59.
9.	 Руссо Ж.-Ж. Педагогические сочинения. М.: Педагогика, 1981. Т. 2. — 336 с.
10.	 Философский энциклопедический словарь. М. 1983 — 492 с.
11.	 Шиллер Ф. Письма об эстетическом воспитании. М.: Директ-Медиа, 2007. — 200 с.
12.	 Шпенглер О. Закат Европы: Очерки морфологии мировой истории. Минск: Попурри, 1998. Т. 1. Образ и действительность. — 688 с.

© Скопа Виталий Александрович (sverhtitan@rambler.ru); Серова Наталья Степановна; Пилипенко Дмитрий Сергеевич
Журнал «Современная наука: актуальные проблемы теории и практики»


