
184 Серия: Гуманитарные науки №11 ноябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

ПРОЯВЛЕНИЕ ЭКЗИСТЕНЦИАЛИЗМА В ПОВЕСТИ
 «ИУДА ИСКАРИОТ» Л.Н. АНДРЕЕВА В КОНТЕКСТЕ

 ПОЭТИКИ И ПРОБЛЕМАТИКИ ПРОИЗВЕДЕНИЯ
Жэнь Цзичжао 

Аспирант, Государственный институт русского языка 
имени А.С. Пушкина, (г. Москва)

1435284454@qq.com 

Аннотация: Статья посвящена экзистенциальным проявлениям в повести 
«Иуда Искариот» Л.Н. Андреева, в которой оригинально переосмысливает-
ся библейский сюжет. Итоги переосмысления можно трактовать как плат-
форму для выражения экзистенциальных идей. Образ Иуды, традиционно 
воспринимаемого как воплощение зла и предательства, в руках Андреева 
преображается в сложную, трагическую и парадоксальную фигуру. Писатель 
ставит под сомнение привычные моральные оценки, демонстрируя тесное 
переплетение добра и зла в человеческой душе. В работе детально анализи-
руются ключевые экзистенциальные категории, такие как свобода выбора, 
ответственность, отчуждение и абсурд, которые находят свое отражение в 
характере и поступках главного героя. Особое внимание уделяется художе-
ственным средствам, которые способствуют раскрытию экзистенциальной 
проблематики произведения, а также специфике интерпретации евангель-
ского сюжета в контексте философских исканий начала XX века.

Ключевые слова: Андреев, «Иуда Искариот», экзистенциализм, евангельский 
сюжет, экзистенциальный герой.

MANIFESTATION OF EXISTENTIALISM 
IN THE STORY "JUDAS ISCARIOT" BY 
L.N. ANDREEV IN THE CONTEXT OF THE 
POETICS AND PROBLEMS OF THE WORK

Ren Jizhao

Summary: The article is devoted to existential manifestations in the story 
"Judas Iscariot" by L.N. Andreev, in which the biblical plot is originally 
rethought. The results of the rethinking can be interpreted as a platform 
for expressing existential ideas. The image of Judas, traditionally 
perceived as the embodiment of evil and betrayal, in the hands of 
Andreev is transformed into a complex, tragic, and paradoxical figure. The 
writer questions the usual moral assessments, demonstrating the close 
interweaving of good and evil in the human soul. The paper provides a 
detailed analysis of key existential categories, such as freedom of choice, 
responsibility, alienation, and absurdity, which are reflected in the 
character and actions of the protagonist. Special attention is paid to the 
artistic means that contribute to the disclosure of the existential issues 
of the work, as well as to the specifics of the interpretation of the Gospel 
plot in the context of the philosophical quest of the early 20th century.

Keywords: Andreev, "Judas Iscariot", existentialism, gospel plot, 
existential hero.

DOI 10.37882/2223–2982.2025.11.13

Введение

Евангельские темы и мотивы находили особенный 
отзыв у русских писателей начала ХХ века в связи с 
коренными социальными переворотами, разруше-

нием традиционной морально-нравственной основы 
общества. В первую очередь, речь идёт о революции 
1905 года, само приближение которой сразу повлияло 
на ход развития русской литературы и культуры конца 
XIX – начала XX в. Неслучайно А.А. Блок увидел в этих 
событиях «невиданность» [3, с. 89]. Избежать их уже 
было невозможно, и многие представители русской 
культуры осознавали это. В связи с этим в литературе 
возникла и утвердилась тенденция к пророчествам, 
мрачным настроениям.

Особую остроту в этот период приобретает интерес 
к маргинальным и трагическим фигурам, чья судьба по-
зволяет подвергнуть сомнению традиционные этиче-
ские категории. В центре такого переосмысления ока-
зывается евангельский сюжет о предательстве, а фигура 

Иуды Искариота становится мощным инструментом для 
художественного исследования кризиса личности, стоя-
щей перед экзистенциальным выбором в мире утрачен-
ных абсолютов. Повесть Л.Н. Андреева «Иуда Искариот» 
представляет собой не просто оригинальную интерпре-
тацию библейского текста, но и становится одним из 
первых в русской литературе произведений, где с ис-
ключительной глубиной воплощены ключевые катего-
рии экзистенциальной философии: абсурд, отчуждение, 
свобода, ответственность и тотальное одиночество че-
ловека перед лицом несправедливого мира.

Результаты и обсуждение

Задумывая произведение о предательстве, замысел 
которого был продиктован собственными духовными 
запросами, Л.Н. Андреев одновременно получил мощ-
ный импульс от свершившихся в России революционных 
событий 1905 года, трагического исхода Кровавого вос-
кресенья. Ситуация на грани, острое столкновение двух 
мощных сил подтолкнули писателя к переосмыслению 



185Серия: Гуманитарные науки №11 ноябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

всего происходящего с точки зрения евангельских истин. 
Заметив наметившуюся в российском обществе тенден-
цию к отступничеству, Леонид Андреев нащупал основ-
ную мысль будущего произведения, которую определял 
примерно следующим образом: «Нечто по психологии, 
этике и практике предательства» [Цит. по: 4, с. 43]. 

Л.Н. Андреев своим произведением как бы вступал 
в полемику с той частью общества, которая выказывала 
неприятие в отношении искажения евангельского об-
раза Иуды. Писатель полагал, что публика сама неверно 
трактует его поиски в данном направлении. Так, в одном 
из писем он писал: «Или ты тоже думаешь, что я оправ-
дываю Иуду, и сам я Иуда, и дети мои Азефы?» [2, с. 327].

Из этого высказывания следует, что писатель не при-
нимал предательства и обелить Иуду не являлось целью 
его произведения. Как замечал сам писатель, его «тре-
вожил разрыв между высокими идеалами и реальными 
человеческими поступками» [2, с. 327]. Разрыв этот, по 
его мнению, особенно явственно оказывается замет-
ным, «когда человек попадает в кризисную жизненную 
ситуацию, ситуацию “последнего” выбора...» [2, с. 238]. 
Перед таким последним выбором стоял и Иуда, и это со-
впадение заставило писателя обратиться к евангельско-
му образу. Л.Н. Андреев полагал, что духовная болезнь, 
поразившая общество, во многом вызвана слабостью 
человека – свойством «универсальным для всех» [2, с. 
238]. Следовательно, и рассматривать эту болезнь следу-
ет в спектре общечеловеческом, и Евангелие здесь было 
наиболее подходящим вариантом. Однако писатель в 
качестве источника для повести выбрал не библейскую 
историю, а изыскания Э. Ренана (речь идёт о его книге 
«Жизнь Иисуса») и действительно «изнаночную» версию 
евангельской истории.\

Поэтика повести «Иуда Искариот» чрезвычайно 
сложна, однако без её изучения невозможно понять ис-
тинный смысл этого произведения Л.Н. Андреева. Воль-
но трактуя один из самых знаменитых эпизодов Еван-
гелия, писатель, тем не менее, не оставляет в стороне 
первооснову. Повесть по своей сути интертекстуальна 
и находится в постоянном диалоге с Евангелием. Сви-
детельствует об этом и способ повествования, который 
тяготеет к притчевости, а также частые прямые отсылки 
к евангельскому тексту.

Однако история Иуды – это лишь основа. Трактуя 
своё произведение как «совершенно сводную фанта-
зию», автор сам определяет главную тему повести – «о 
предательстве, добре, зле, Христе и прочем» [Цит. по: 5, 
с. 12]. Таким образом, свой анализ людских пороков пи-
сатель производит в религиозно-философском ключе, 
а основным конфликтом произведения можно назвать 
столкновение между верностью (дружбе, взглядам, сво-
ему Учителю) и низменными чувствами, приводящими к 

предательству, отступничеству. В какой момент душа че-
ловека начинает гнить, а его нравственные основы рас-
шатываться – ответить на этот вопрос является одной из 
важнейших задач, которую ставил перед собой Л.Н. Ан-
дреев. Однако однозначных, точных ответов на постав-
ленные вопросы в «Иуде Искариоте» не найдёшь. 

А.М. Окунева очень точно замечает, что «ответы» ав-
тора повести «парадоксальны и зашифрованы, чем и 
определяется противоречивый, зачастую полярный ха-
рактер отзывов о повести, и сам Андреев высказался об 
этом так, что он всегда только ставит вопросы, но ответы 
на них не даёт» [6, с. 56].

Красноречивым аспектом повести является критика 
христианства. Все апостолы лишены их канонических 
черта, и автор – вместо привычных образов Петра, Ио-
анна и других на страницах повести возникают ирони-
ческие портреты, наполненные едким и злым чувством. 
Таким образом автор выражает своё неприятие христи-
анства, считая его неверным.

Андреев обличает религиозное учение, полагая, что 
в основе его лежит зло. Он не видит в религии спасения 
для мира, более того, в какой-то мере обвиняет христи-
анство в том, что происходит кругом. Он перемешивает 
привычные роли, придавая образам Иисуса Христа и 
Иуды черты, им не свойственные.

Раскрывая психологию предательства, писатель за-
трагивает такие общечеловеческие темы, как одиноче-
ство, любовь, зависть, гордыня. Автор подводит своих 
героев к крайней точке, к пределу, за которым может 
быть только смерть – своя или чужая. В итоге главный 
герой идёт на предательство (впрочем, в предательстве 
обвинены и остальные апостолы), но поступок его не-
однозначен. Л.Н. Андреев намеренно усложняет все по-
ступки Иуды, придавая им различные оттенки – парадок-
сальности, недосказанности, противоречивости.

Сложным является и вопрос любви в этом произведе-
нии. У Иуды любовь к Иисусу – это нетерпимая любовь, 
то есть страсть, но не настоящая любовь. В христианстве 
настоящая любовь – это духовная субстанция, желание 
отдать, как отдавал Иисус. Иуда же хочет взять, и это жи-
вотная любовь, в которой нет ни самопожертвования, ни 
ценности. 

Финал повести обращён ко всему человечеству: «И в 
тот вечер уже все верующие узнали о страшной смерти 
Предателя, а на другой день узнал о ней весь Иерусалим. 
Узнала о ней каменистая Иудея, и зелёная Галилея узнала 
о ней, и до одного моря, и до другого, которое ещё даль-
ше, долетела весть о смерти Предателя. Ни быстрее, 
ни тише, но вместе с временем шла она, и как нет конца 
у времени, так не будет конца рассказам о предатель-



186 Серия: Гуманитарные науки №11 ноябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

стве Иуды и страшной смерти его. И все – добрые и злые –  
одинаково предадут проклятию позорную память его, 
и у всех народов, какие были, какие есть, останется он 
одиноким в жестокой участи своей – Иуда из Кариота, 
Предатель» [1, с. 110]. 

В самом начале повести делается акцент на отрица-
тельные качества Иуды: лицемерие, коварство, корысто-
любие, лживость. В целом, характеристика Иуды сводит-
ся к устойчивому выражению «дурная слава» [1, с. 111]. 
Все эти активные способы вербального влияния нацеле-
ны на убеждение одного человека – Иисуса Христа, Ко-
торый, как это можно понять из контекста высказывания 
не верил в это или не хотел поверить. Здесь ключевыми 
словами, позволяющими понять смысл, является слово-
сочетание «много раз предупреждали»: «Иисуса Христа 
много раз предупреждали, что Иуда из Кариота – чело-
век очень дурной славы и его нужно остерегаться» [1, с. 
112]. Таким образом, становится очевидным, что Иисус 
интересовался Иудой и не слушал дурных отзывов о нём, 
которые, действительно, являлись прямолинейными 
и не допускали какого-либо иного толкования. Допол-
нительной деталью, характеризующей личность Иуды, 
можно считать комментарий повествователя о том, что 
все рассказывающие о нём, плевались: «Он ссорит нас 
постоянно, – говорили они, отплёвываясь, – он думает 
что-то своё и в дом влезает тихо, как скорпион, а вы-
ходит из него с шумом. И у воров есть друзья, и у граби-
телей есть товарищи, и у лжецов есть жены, которым 
говорят они правду, а Иуда смеётся над ворами, как и 
над честными, хотя сам крадет искусно, и видом своим 
безобразнее всех жителей в Иудее» [1, с. 115].

С одной стороны, Иуда выделяется общественностью 
как самый плохой человек в Иудее, с другой – его лич-
ность обобщается, становится неким олицетворением 
всех «порочных людей» [1, с. 115], которых когда-либо 
знала Иудея. В короткой речи повествователя умещают-
ся самые различные эпизоды жизни Иуды, красноречиво 
указывающие на его крайне отрицательные качества и 
на его тенденцию к предательству: оставление жены, ко-
торая осталась в бедственном положении; исчезновение 
из тех мест, где он своим воровством, безобразными вы-
ходками и ложью. В какой-то момент вся характеристика 
Иуды сводится к синекдохе – «воровской глаз», вполне 
логично переходящий в метафору «одноглазый бес».

Дальнейшие описания недвусмысленно дают понять: 
внешность героя соответствует его внутренним каче-
ствам. Эпитет «самый безобразный», употреблённый ра-
нее, усиливается посредством других эпитетов: «рыжий 
и безобразный еврей» [1, с. 111]. Повествователем после-
довательно внушается: личность Иуды не может даже 
самому наивному человеку показаться симпатичной. 
Большинству людей Иуда кажется существом среднего 
рода, обладающего «бесовскими» способностями (на-

пример, его привычка исчезать и появляться незамет-
но). Также незаметно он оказался и в окружении Иису-
са, и даже ученики не могли объяснить, каким образом 
это произошло. Однако случившееся преподносится 
как факт: «…но уж давно неотступно шёл он по ихнему 
пути, вмешивался в разговоры, оказывал маленькие ус-
луги, кланялся, улыбался и заискивал» [1, с. 114]. Повадки 
и привычки Иуды подобны хамелеону: «И то совсем при-
вычен он становился, обманывая утомленное зрение, 
то вдруг бросался в глаза и в уши, раздражая их, как не-
что невиданно-безобразное, лживое и омерзительное. 
Тогда суровыми словами отгоняли его, и на короткое 
время он пропадал где-то у дороги, – а потом снова неза-
метно появлялся, услужливый, льстивый и хитрый, как 
одноглазый бес» [1, с. 115].

Художественные приёмы, используемые автором 
(эпитеты, обилие глаголов действия, воссоздание пла-
стики и движений героя) свидетельствуют о том, он де-
монизирует этого персонажа, относя его, конечно, не к 
высшей демонической иерархии, а к разряду прислужи-
вающих сатане «мелких бесов».

Попав в избранное общество апостолов, Иуда не ме-
няет своего поведения. Он много общается и спорит с 
другими апостолами, которые, переступив через себя, 
терпят его рядом с собой. При этом Иуда никогда не 
общается с Иисусом напрямую; ни одного разговора не 
происходит между ними. Они – как два полюса добра и 
зла, красоты и безобразия, и единственной нитью, кото-
рая их связывает, оказывается искреннее расположение 
к Иуде Иисуса, которая неожиданно разрывается, когда 
имя Учителя оказывается замаранным ложью этого са-
мого странного из всех двенадцати апостолов.

Негативная реакция Иисуса на поступок Иуды, когда 
он лжёт якобы во спасение Учителя (неприятие апосто-
лов его, по всей вероятности, мало трогало) вызвала в 
нём глубокое разочарование и обиду, ведь он ожидал 
похвалы за свой поступок. Слова Фомы о том, что отцом 
Иуды действительно является дьявол, и он – Фома – в 
это верит, ещё более ранят героя и завершают перево-
рот в его внутреннем мире. Эта перемена обозначается 
внезапной бледностью Иуды, странными его повадками, 
которые будто парализуют Фому и пугают его: «– Значит, 
дьявол научил меня? Так, так, Фома. А я спас Иисуса? Зна-
чит, дьявол любит Иисуса, значит, дьяволу нужен Иисус 
и правда? Так, так, Фома. Но ведь мой отец не дьявол, а 
козел. Может, и козлу нужен Иисус? Хе? А вам он не нужен, 
нет? И правда не нужна?» [1, с. 120].

Переворачивая всё с ног на голову, Иуда и сам начи-
нает верить в то, что избранный, но никто не понимает 
этого. Его порывистый бег вниз, по обрыву, описанный 
в соответствии с поэтикой демонизма (нелепое вскиды-
вание рук, как для полёта; скатывание «серым комком» 



187Серия: Гуманитарные науки №11 ноябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

вниз, угрозы горе, с которой он скатился) свидетельству-
ет не только о его смятенном внутреннем состоянии, но 
и о том, что этот душевный взрыв закончится каким-либо 
судьбоносным решением.

Именно намёк на это решение и даёт завершение 
этой сцены. Иуда, следуя своей демонической природе, 
буквально каменеет, сливается с природой. Так выра-
жается его глубокое отчуждение от мира (неслучайно 
единственным, кто выражает какое-то подобие друже-
любия к нему, является скорпион – также представитель 
демонических сил). Окаменелость Иуды – показатель 
его принадлежности к запредельности: «И так час и два 
сидел он, не шевелясь и обманывая птиц, неподвижный и 
серый, как сам серый камень. И впереди его, и сзади, и со 
всех сторон поднимались стены оврага, острой лини-
ей обрезая края синего неба, и всюду, впиваясь в землю, 
высились огромные серые камни – словно прошел здесь 
когда-то каменный дождь и в бесконечной думе застыли 
его тяжёлые капли. И на опрокинутый, обрубленный че-
реп похож был этот дико-пустынный овраг, и каждый ка-
мень в нем был как застывшая мысль, и их было много, и 
все они думали – тяжело, безгранично, упорно» [1, с. 124].

Возвращение Иуды в апостольский круг демонстри-
рует новую сторону его личности. Он меняется по отно-
шению ко всем апостолам, не принимает участие в их за-
бавах (и подобные вольности допускает в своей повести 
Л.Н. Андреев). Если в первой части повести он вёл себя 
как шут и фигляр, как юродствующий бес, то во второй –  
он серьёзен и озлоблен и, похоже, буквально заставля-
ет вернуться себя к прежней манере поведения. При-
мечательной здесь является здесь следующая цитата: 
«Иуда как-то боком взглянул на него, и тут Фома впер-
вые смутно почувствовал, что у Иуды из Кариота – два 
лица» [1, с. 126].

В свете характеристики поэтики произведения и об-
раза Иуды можно говорить об экзистенциальных чер-
тах этого героя. Напомним, что экзистенциализм – это 
литературное и философское движение XIX и ХХ веков, 
которое достигло своего полного расцвета во Франции, 
особенно в период оккупации и последующего освобож-
дения, когда чувство абсурда и исторический контекст 
благоприятствовали появлению подобных произведе-
ний [7, с. 635]. Экзистенциализм в литературе акценти-
рует такие темы, как свобода, ответственность, тревога 
по поводу абсурдности человеческого существования 
и поиск смысла через индивидуальную деятельность. 
Он получил особое развитие после Второй мировой во-
йны, когда такие известные авторы, как Жан-Поль Сартр 
и Альбер Камю, исследовали эти концепции в романах, 
пьесах и эссе, отражая философию, согласно которой 
«существование предшествует сущности» [8].

Обозначим некоторые основные характеристики эк-

зистенциализма в литературе. Так, центральным поняти-
ем этого философского направления является свобода. 
Литературные герои-экзистенциалисты сталкиваются с 
безграничной свободой выбора, которая одновремен-
но пугает и освобождает. Они несут ответственность за 
свои решения и последствия, которые их сопровождают. 
Отсутствие предопредёленности и абсолютных ценно-
стей заставляет героев искать смысл жизни в собствен-
ном опыте и действиях.

Экзистенциальная тревога – неизбежный спутник 
героев экзистенциалистской литературы. Сознание соб-
ственной бренности, конечности жизни и ответственно-
сти за свой выбор порождает чувство страха, беспокой-
ства и неуверенности. Писатели часто изображают этот 
внутренний конфликт с помощью метафор, символов и 
других своеобразных средств выразительности.

Поиск аутентичности – важная тема в экзистенциа-
листской литературе. Герои стремятся жить своей жиз-
нью, не подражая общественным нормам и ожиданиям. 
Они пытаются найти свой собственный путь, смысл и 
ценности, не полагаясь на внешние авторитеты. Герои-
экзистенциалисты часто мучаются чувством тревоги, 
могут испытывать чувство пустоты и абсурдности мира 
и безграничности индивидуальной свободы.

Чувство отчуждения – ещё одна ключевая характе-
ристика экзистенциализма. Герои часто испытывают 
одиночество, изоляцию от общества и непонимание 
окружающего мира. Они сталкиваются с абсурдностью 
существования и трудностью нахождения места в хао-
тичной реальности. Бесконечно одинок и Иуда. Мотив 
одиночества, сопровождающий линию поведения Иуды 
на протяжении всей повести, является одним из основ-
ных. Напомним, что его успех среди апостолов был не-
долгим, и в скором времени он опять оказывается в зоне 
отчуждения: «Все хвалили Иуду, все признавали, что он 
победитель, все дружелюбно болтали с ним, но Иисус, – 
но Иисус и на этот раз не захотел похвалить Иуду. Мол-
ча шёл он впереди, покусывая сорванную травинку, и по-
немногу один за другим переставали смеяться ученики 
и переходили к Иисусу. И в скором времени опять вышло 
так, что все они тесною кучкою шли впереди, а Иуда – 
Иуда-победитель – Иуда сильный – один плёлся сзади, 
глотая пыль» [1, с. 137]. 

При помощи глагола «плёлся» передаётся внутрен-
нее состояние героя. Будучи глаголом движения, он, тем 
не менее, предполагает широкое семантическое толко-
вание. Человек может передвигаться таким способом 
от усталости, разочарования, опустошённости, обиды. 
Иуда плетётся позади всех потому, что эти люди не при-
нимают и не ценят его. О том, насколько велики его ам-
биции, показывает следующий эпизод, в котором Иуда 
вступает в поединок с Иисусом. И этот его дерзкий вызов 



188 Серия: Гуманитарные науки №11 ноябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

показывает, что он уверен в собственной вседозволен-
ности и безграничной свободе для себя. 

Демоническая сила этого нелепого на первый взгляд 
существа (а мысль о его нелепости и шутовстве внуша-
лась автором в течение всего действия) преподносит-
ся как непреложная данность: «Иуда забрал в железные 
пальцы всю душу и в необъятном мраке её, молча, начал 
строить что-то огромное. Медленно, в глубокой тьме, 
он поднимал какие-то громады, подобные горам, и плав-
но накладывал одна на другую, и снова поднимал, и снова 
накладывал, и что-то росло во мраке, ширилось без-
звучно, раздвигало границы. Вот куполом почувствовал 
он голову свою, и в непроглядном мраке его продолжало 
расти огромное, и кто-то молча работал: поднимал 
громады, подобные горам, накладывал одну на другую и 
снова поднимал... И нежно звучали где-то далёкие и при-
зрачные слова» [1, с. 141]. 

Нежно звучащие слова – это проповедь Иисуса, ко-
торую Тот произносит в данный момент, и свои демони-
ческие действа Иуда совершает в момент её произне-
сения, стоя напротив Него (вновь возникает оппозиция 
двух полюсов). Ответ на вопрос, почему Иуда делает это, 
очевиден: он считает себя равным Иисусу, а может быть, 
и выше Него. Неземному и лучезарному свету, распро-
страняющемуся от слов Христа, он противопоставляет 
свои мрачные и каменные громады, призванные, види-
мо, для воцарения тьмы на земле.

Вступив в противоборство с Сыном Божиим, он хо-
чет доказать миру свою значимость, тем самым обнару-
живая новые качества, которые за его паясничеством 
и ёрничеством были поначалу не виды. Качества эти – 
гордыня (сатанинский грех), обострённое самолюбие. 
На протяжении всей истории человечества именно эти 
качества являлись основными двигателями, толкавшими 
людей на предательство.

Иуда же одновременно хочет и быть равным Христу, 
и признанным Им. Поэтому следующим уровнем его мо-
тивации становится окончание этого поединка во время 
проповеди Иисуса: «Иуда вздрогнул и даже вскрикнул 
слегка от испуга, и все у него – глаза, руки и ноги – точно 
побежало в разные стороны, как у животного, которое 
внезапно увидело над собою глаза человека. Прямо к Иуде 
шел Иисус и слово какое-то нес на устах своих – и про-
шёл мимо Иуды в открытую и теперь свободную дверь» 
[1, с. 153].

Зная теперь подлинные устремления Иуды (намёк 
на которые были сделаны и раньше, когда он несколько 
раз говорит сам о себе: «Пусть один останется сильный, 
смелый, прекрасный Иуда!» [1, с. 159]), его гипертрофиро-
ванное тщеславие, можно себе представить, какой удар 
по самолюбию был нанесён ему Иисусом, поэтому и ре-

акция, последовавшая за этим, также будет нетипичной 
для него (сцена ночного плача Иуды).

Для тщеславия Иуды необходимо, чтобы Иисус лю-
бил его (ведь, похоже, его одного Он в мире и не любит). 
Возможно, если бы Иисус признал Иуду на равных, он не 
пошёл бы на предательство (речь идёт только лишь о по-
вести Л.Н. Андреева), но этого не происходит. В только 
что услышанной проповеди Иисуса он видит руковод-
ство для своих дальнейших действий: «– Сухая смоковни-
ца, которую нужно порубить секирою, – ведь это я, это 
обо мне он сказал» [1, с. 166].

Предречение смерти Иисусу говорит о том, что Иуда 
уже всё решил для себя, и решение это пришло к нему 
в момент поединка. Презрительное игнорирование Учи-
телем стало завершающим этапом в эволюции его идеи 
о предательстве. В своём перевёрнутом демоническом 
сознании утверждается совсем иная картина мира, в ко-
торой все апостолы лживые глупцы, а он сам превосхо-
дит всех остальных.

Для Иуды идеальным миром является тот мир, где бу-
дет соблюдена полярность «он – Иисус», и роли, которые 
они будут играть в нём, окажутся равными. Когда же его 
мечты разбиваются о нелюбовь Иисуса, Иуда решает, что 
единственным выходом в данной ситуации будет смерть. 
Но и после неё Иуда отводит для себя особенное место: 
«– Я! Я буду возле Иисуса!» [1, с. 170]. Таковы его слова в 
споре с апостолами, благодаря которым раскрываются 
его истинные воззрения и главное качество – гипертро-
фированная гордыня.

Заключение

Таким образом, сама ситуация выбора в повести 
(предать или нет) экзистенциальна. Она является клю-
чевым элементом для раскрытия психологических и 
нравственных глубин всех участников событий. Этот акт, 
наполненный драматизмом и трагизмом, становится ка-
тализатором для рефлексии над ценностями веры, люб-
ви, преданности и свободы воли. 

Экзистенциальный аспект произведения реализовы-
вается и через подробное раскрытие внутреннего мира 
Иуды. Писатель показывает его как глубоко одинокого 
и непонятого, но в то же время страшного человека с 
демоническими. В нём кипят неразрешимые противо-
речия: жажда справедливости сталкивается с бессили-
ем изменить систему, любовь к учителю переплетается 
с чувством отчуждения и непонимания. Иуда страдает 
от неспособности окружающих увидеть его истинные 
мотивы, уловить глубину его чувств, его раздирает двой-
ственность. 

Кроме того, в повести Андреева даётся своеобраз-



189Серия: Гуманитарные науки №11 ноябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

ный взгляд на извечную проблему добра и зла, на тему 
предательства, которые преломляются сквозь призму 
целого ряда тем – любви, проблемы взаимоотношений 
Учителя и ученика, зависти, гордыни, желания быть пер-
вым. Историю низкого предательства автор не рассма-

тривает в рамках прошлых времён, а преломляет её на 
ту историческую эпоху, в которой он жил и творил, пере-
осмысляя проблему отступничества в метафорическом 
контексте – как один из основных признаков обществен-
но-политических событий в России начала ХХ века.

ЛИТЕРАТУРА

1.	 Андреев Л.Н. Иуда Искариот. Повести. Рассказы. М.: Издательство Э, 2015. 640 с.
2.	 Андреев Л.Н. Полное собрание сочинений и писем в 23 томах. Т. 3. М.: Наука, 2014. 792 с.
3.	 Блок А.А. Возмездие // Блок А.А. Избранное. М.: Художественная литература, 1997. 309 с. 
4.	 Западова Л.А. Источники текста и «тайны»» рассказа-повести «Иуда Искариот» // Русская литература. 1997. № 3. С. 43–48.
5.	 Крючков В.П. Русская проза ХХ века: М. Булгаков, Л. Андреев, Б. Пильняк, Е. Замятин. Саратов: СГУ имени Н.Г. Чернышевского, 2017. 178 с. 
6.	 Окунева А.М. Приёмы психологизма в воссоздании образа Иуды в повести Л. Андреева «Иуда Искариот» // Университетские чтения – 2017: Материалы 

научно-методических чтений ПГУ, Пятигорск, 12–13 января 2017 года. Том Часть VI. Пятигорск: Пятигорский государственный университет, 2017. С. 56–59.
7.	 Руднев В.П. Экзистенциализм // Словарь культуры ХХ века. – М.: Издательство «Аграф», 1997. С. 635–636. 
8.	 Lutigneâux R. L’existentialisme [Электронный ресурс] // URL: https://www.revuedesdeuxmondes.fr/wp-content/uploads/2016/11/4367c71878cd3113c3a197e8

3b01aea2.pdf (дата обращения 12.09.2025).

© Жэнь Цзичжао (1435284454@qq.com).

Журнал «Современная наука: актуальные проблемы теории и практики»


