
12 Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ИСТОРИЯ

ПРОСВЕЩЕНИЕ КАК ФУНДАМЕНТАЛЬНЫЙ КОНЦЕПТ 
ФОРМИРОВАНИЯ НАЦИОНАЛЬНОЙ ИДЕИ: 

ИЗ ИСТОРИИ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ МЫСЛИ
Ан Светлана Андреевна

доктор философских наук, Алтайский государственный 
педагогический университет (г. Барнаул)

Скопа Виталий Александрович
доктор исторических наук, профессор, 

член-корреспондент Российской академии 
естествознания, Алтайский государственный 

педагогический университет (г. Барнаул)
sverhtitan@rambler.ru

Аннотация: Историко-философский контекст раскрывает просвещение как 
сложную интегральную систему, где знание становится не только самоце-
лью, но и средством качественных социальных трансформаций. Концепция 
«национальной идеи» возникла в интеллектуальных кругах пореформенной 
России, став плодом глубоких размышлений выдающихся отечественных 
философов, историков и публицистов. В ходе исследования пришли к за-
ключению, что просвещение является фундаментальным механизмом фор-
мирования национальной идеи и трансформации общественного сознания 
в России.

Ключевые слова: просвещение, национальная идея, самосознание, истори-
ческая память, гражданственность.

ENLIGHTENMENT AS A FUNDAMENTAL 
CONCEPT FOR THE FORMATION 
OF A NATIONAL IDEA: FROM 
THE HISTORY OF DOMESTIC THOUGHT

S. An
V. Skopa

Summary: The historical and philosophical context reveals education 
as a complex integral system, where knowledge becomes not only an 
end in itself, but also a means of qualitative social transformations. The 
concept of the "national idea" arose in the intellectual circles of post-
reform Russia, becoming the fruit of deep reflections of outstanding 
Russian philosophers, historians and publicists. The study concluded that 
education is a fundamental mechanism for the formation of a national 
idea and the transformation of public consciousness in Russia.

Keywords: education, national idea, self-awareness, historical memory, 
citizenship.

В пространстве отечественной интеллектуальной 
традиции просвещение выступает не просто куль-
турным феноменом, но и глубинным механизмом 

трансформации общественного сознания. Это не столь-
ко процесс передачи знаний, сколько стратегический 
инструмент формирования национальной идентично-
сти и цивилизационного кода. Историко-философский 
контекст раскрывает просвещение как сложную инте-
гральную систему, где знание становится не только са-
моцелью, но и средством качественных социальных 
трансформаций [16]. Мыслители от Радищева до Чаада-
ева и далее рассматривали освободительный потенциал 
просвещения как фундаментальный путь трансформа-
ции российской реальности. Ключевая особенность от-
ечественного просветительского дискурса – его имма-
нентная связь с социальной рефлексией, стремлением 
переосмыслить существующие культурные и государ-
ственные парадигмы [15]. Просвещение виделось не 
академической абстракцией, а живим инструментом ци-
вилизационного развития.

Просвещение как фундаментальный концепт высту-
пает системообразующим элементом социокультурной 
парадигмы интеллектуального развития общества. Его 
сущностные характеристики раскрываются через при-
зму трансформации знания, расширения горизонтов 

человеческого понимания и качественного преобразо-
вания социальных практик. На сегодняшний день про-
свещение выступает не просто механизмом трансляции 
информации, но и сложной системой смыслопорожде-
ния, где знание становится инструментом личностной и 
коллективной трансформации. Его диалектическая при-
рода раскрывается через взаимосвязь индивидуально-
го интеллектуального роста и коллективного прогресса, 
где каждый субъект одновременно является и носите-
лем, и транслятором знания.

В современном стремительно меняющемся мире 
Россия, как и сто лет назад, стоит перед историческим 
выбором своего пути – пути спасения. В обществе и в го-
сударственном управлении явен духовный апокалипсис: 
много пошлости, люди развращены, доминирует агрес-
сия чуждых нам духовных ценностей. Всё это угрожает 
устоям нации. Вновь становится актуальным вопрос о 
необходимости формирования «национальной идеи».

Концепция «национальной идеи» возникла в интел-
лектуальных кругах пореформенной России, став плодом 
глубоких размышлений выдающихся отечественных фи-
лософов, историков и публицистов. Среди первопроход-
цев этой сложной духовно-философской материи стояли 
такие знаковые фигуры отечественной мысли, как Алек-

DOI 10.37882/2223-2982.2025.10.03



13Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ИСТОРИЯ

сей Хомяков, Федор Достоевский и Владимир Соловьев, 
которые стремились осмыслить уникальную историче-
скую миссию и особый путь российской цивилизации. 
Их труды стали фундаментальным интеллектуальным 
основанием для последующих поколений мыслителей, 
пытавшихся раскрыть глубинный смысл национального 
самосознания и цивилизационной идентичности России 
[10]. Этих авторов объединяла следующая мысль: «Для 
русского человека сакральное спасение ассоциируется 
не индивидом, но с неким мистическим коллективом, 
объединённым не территориально, а духовно» [4]. Отсю-
да следует, что стремление к формированию националь-
ной идеи обусловлено фундаментальной потребностью 
социума в консолидации и мобилизации коллективных 
ресурсов для достижения стратегических целей. Это 
своего рода духовный и мотивационный стержень, спо-
собный объединить разрозненные социальные группы, 
мобилизовать энергию нации и направить её в созида-
тельное русло. Национальная идея выступает не просто 
абстрактным концептом, а практическим инструмен-
том координации общественных усилий, позволяющим 
трансформировать разрозненные индивидуальные 
устремления в единый социальный вектор развития [7].

Мы считаем, что погружение в интеллектуальное на-
следие выдающихся российских мыслителей и иссле-
дователей становится критически важным в нынешний 
период. Актуальность обращения к их идейному багажу 
продиктована насущной потребностью в формирова-
нии конструктивной философии взаимопонимания, ко-
торая способна преодолеть существующие социальные 
разломы. Осмысление исторического контекста и глу-
бокая рефлексия над накопленным интеллектуальным 
опытом позволяют не только диагностировать текущие 
проблемы, но и выработать стратегию консолидации, 
учитывающую всю меру ответственности за принимае-
мые решения. 

Во многом загадка и ныне остаётся нераскрытой: по-
чему пророческие предупреждения отечественных фи-
лософов о надвигающемся «зверином господстве» (Тру-
бецкого) и наступлении эпохи «антихристова царства» 
(концепция Соловьёва и Мережковского) не получили 
должного осмысления и резонанса. Более того, в разгар 
революционных потрясений И.А. Ильин выдвинул ро-
мантическую концепцию русской идеи как средоточия 
духовного созерцания и сердечной интуиции, что кон-
трастировало с нарастающим валом деструктивных со-
циальных процессов. Согласно его утверждению, глав-
ное в жизни – это любовь, из любви «рождается вера» 
и вся культура духа [7, 8]. Заметим, что философов этого 
направления объединяло религиозное воспитание. На 
заседании петербургского «Собрания» 1907 г. был за-
слушан доклад В. Терновцева, в котором обосновывался 
тезис о том, что «возрождение России может совершить-
ся на религиозной почве» [5, с. 52]. У Вл. Соловьева от-

четливо видим: «В Боге открывается в человеке всеедин-
ство», то есть абсолютная полнота бытия, которую он не 
может обрести в сам ом себе, поэтому «Бог открывает-
ся человеку как бесконечное стремление, неутомимая 
жажда бытия [12, с. 243]. Приведенные умозаключения 
свидетельствуют о глубинной консолидирующей силе 
имперского мировоззрения, которое пронизывало все 
социальные страты российского общества. Государ-
ственная идеология, сформулированная графом Уваро-
вым, представляла собой не просто лозунг, а целостную 
философию национального единства, где православные 
духовные скрепы, монархическая властная вертикаль 
и народный дух формировали уникальный цивилиза-
ционный код Российской империи. Эта национальная 
идея после Великой Октябрьской социалистической ре-
волюции 1917 г. была персонифицирована на построе-
ние коммунистического общества, был выдвинут девиз: 
«Пролетарии всех стран, объединяйтесь», под которым 
подразумевалось строительство коммунизма не только 
в СССР, но и во всём мире. Спустя столетие, 19 сентября 
2013 года на площадке Международного дискуссионно-
го клуба «Валдай» глава российского государства иници-
ировал широкий общественный диалог о поиске наци-
ональной идентичности. Современные исследователи 
гуманитарного профиля очертили многогранный функ-
ционал подобного концепта: интеграция разнородных 
социальных групп; мобилизация внутренних резервов 
общества; катализация трансформационных процессов; 
активизация созидательного потенциала населения; 
формирование консолидированной системы ценностей; 
стратегическое целеполагание; нивелирование соци-
альных противоречий и напряженности [10]. 

В контексте рубежа 1990-х годов известный искус-
ствовед К. Писарев, глубоко переживая процессы дегра-
дации культурного наследия, сформулировал емкую со-
циокультурную триаду разрушения: «Амнезия – апатия 
– атрофия». Его концепция отражала постепенную утра-
ту исторической памяти; нарастающее социальное без-
различие; последовательное угасание духовных осно-
ваний народа. Лаконичная формула достаточно глубоко 
фиксировала системную деструкцию культурных кодов, 
механизмы внутреннего распада социума и необрати-
мость процессов забвения и деградации [10].

Происходящее выступает симптоматичным инди-
катором глубинной трансформации образовательной 
парадигмы: налицо выраженное размежевание между 
системой обучения и фундаментальными культурными 
константами – духовностью, художественным воспри-
ятием, интеллектуальным развитием и морально-эти-
ческими универсалиями, которые во многом являются 
базисов оформления национальной идеи.

В тоже время образовательное пространство по-
степенно утрачивает свою онтологическую сущность, 



14 Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ИСТОРИЯ

превращаясь в формализованный механизм передачи 
фрагментарных знаний, лишенный экзистенциальной 
глубины и аксиологической наполненности. Наблю-
дается последовательная редукция гуманистических 
принципов, подмена содержательных образовательных 
стратегий утилитарно-прагматическими установками, 
что неизбежно приводит к духовной деградации и ин-
теллектуальной стагнации социума [13]. 

Изначально реформаторские устремления виделись 
панацеей от системных недугов образовательной сфе-
ры. Однако сегодняшняя реальность обнажила парадок-
сальность происходящего: вместо качественных транс-
формаций мы наблюдаем тотальную бюрократизацию и 
нивелирование сущностных образовательных смыслов. 
Ключевой деструктивной тенденцией стала гиперболи-
зированная формализация, которая превращает живой 
процесс обучения в жесткую, унифицированную схему. 
Бесконечные регламенты, отчеты, стандартизирован-
ные методики фактически нивелируют творческую со-
ставляющую педагогической деятельности, редуциру-
ют образование до набора формальных индикаторов и 
количественных показателей. Подобная несуразность 
образовательного ландшафта не просто обезличивает 
процесс познания, но и фундаментально подрывает его 
гуманистическую природу, лишая систему образования 
её изначальной миссии – раскрытия человеческого по-
тенциала.

Государство выступает ключевым архитектором этой 
системы, несущим ответственность за трансляцию фун-
даментальных ценностных матриц. Его стратегическая 
задача – не просто транслировать информацию, встра-
ивать базовые ментальные коды в сознание молодых 
людей, формируя тем самым фундамент национальной 
идентичности и социокультурной преемственности. 
Образовательный процесс – это тонкий инструмент 
державного конструирования личности, где каждый пе-
дагогический импульс потенциально трансформирует 
молодого человека в один из трех возможных социаль-
ных архетипов.

Первый сценарий – формирование активного защит-
ника государственных интересов, патриота с развитой 
гражданской позицией, способного усвоить системные 
ценности и транслировать их в социальном простран-
стве.

Второй сценарий – риск воспитания деструктивной 
личности, потенциального маргинала, который вместо 
конструктивного взаимодействия с системой выбирает 
стратегию противостояния и разрушения.

Третий – наиболее опасный – сценарий тотальной 
аполитичности и социальной апатии. Человек-функция, 

лишенный внутренних якорей и мировоззренческих до-
минант, легко превращается в аморфный элемент безы-
нициативной массы.

Современная цивилизация демонстрирует пара-
доксальный феномен тотальной технократизации, где 
экономический рост возводится в абсолют, при этом 
игнорируя глубинные духовные константы человече-
ского бытия [1]. Отечественный социокультурный опыт 
убедительно доказывает, что магистральные траектории 
развития общества определяются не столько экономи-
ческими параметрами, сколько цивилизационным ко-
дом – системой фундаментальных смыслов, транслируе-
мых через культуру, философию, религиозные традиции.

Нарастающий дисбаланс между технологическим 
прогрессом и духовной деградацией порождает глу-
бинный цивилизационный протест. Этот протест ма-
териализуется в различных формах – от возрождения 
православных традиций до актуализации коллективист-
ских моделей солидарности. Консервативное сознание 
сегодня выступает не архаичной реакцией, а зрелой 
альтернативой тотальной атомизации, предлагая акси-
ологическую матрицу, центрированную на извечных 
человеческих ценностях – святости жизни, семьи, пре-
емственности поколений [2].

Стоит заметить, что при формировании националь-
ной идеи происходит не тотальная инвентаризация куль-
турного наследия, а осторожно выверенная селекция 
смыслов и символов, которые наиболее емко репрезен-
тируют сущностное ядро народного духа. Националь-
ная идея – это не энциклопедический свод, а духовный 
конденсат коллективного опыта, где каждый элемент 
выступает метафорой глубинных цивилизационных ар-
хетипов [6]. Она фокусирует внимание не на количестве, 
а на качестве культурных маркеров, способных консоли-
дировать общество через общность восприятия и пере-
живания. В этом контексте национальная идея подобна 
художественному полотну, где каждый штрих – резуль-
тат тщательного отбора, призванный создать цельный, 
гармоничный образ народного единства, раскрываю-
щий сущностные характеристики этноса в их наиболее 
аутентичном и возвышенном проявлении.

Ильин И.А., погружаясь в глубины национально-
го самосознания, концептуализировал русскую идею 
как живой, органичный организм, который пульсирует 
энергией человеческих устремлений и свершений [7]. 
Для философа национальная идея – это не абстрактная 
конструкция, а живительный нерв народного духа, ко-
торый проявляется в многогранности человеческого 
опыта. Она раскрывается через пласты повседневности, 
где каждый акт – будь то творческий порыв художника, 
философское откровение, правовая рефлексия или ре-



15Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ИСТОРИЯ

лигиозное переживание становится микрокосмом наци-
онального самоопределения. Ильин настаивал на том, 
что подлинная национальная идея не может быть сухой 
схемой или декларативным лозунгом. Она – как дыха-
ние, как спонтанное выражение коллективной души, где 
простота соседствует с глубиной, а индивидуальное пре-
ломляется через призму универсального опыта сообще-
ства [7].

Исходя из выявленного массива источников и науч-
ных исследований, в нашем восприятии национальная 
идея подобна живому организму – незавершенному, 
текучему, который не застывает в догматических форму-
лировках, а постоянно дышит и эволюционирует. Это не 
жесткий алгоритм или инструкция, а скорее интеллек-
туальная система, питательная среда для коллективной 
рефлексии и смыслопорождения [3, 9]. Метафора ядер-
ного реактора особенно точно раскрывает её сущность: 
национальная идея – это невидимый, но мощный катали-
затор, который незримо координирует социальные про-
цессы. Подобно графитовому стержню, она не диктует 
конкретные действия, а создает необходимое энергети-
ческое поле, в котором разворачиваются коллективные 
смыслы и траектории развития. Это не жесткий каркас, 
а гибкий код национального самосознания, который по-
стоянно перезаписывается, впитывая новые контексты и 
интерпретации, оставаясь при этом узнаваемым и аутен-
тичным.

В современную эпоху глобальных трансформаций 
образование претерпевает фундаментальные измене-
ния, утрачивая свою национально-культурную само-
бытность. Унификация образовательных стандартов 
напоминает тотальный нивелирующий процесс, где уни-
кальность локальных педагогических традиций раство-
ряется в универсальном технологическом контексте. 

Российская образовательная система в постпере-
строечный период совершила радикальный транзит 
от гуманистической, просветительской модели к праг-
матичной, инструментальной парадигме. Этот сдвиг 
максимально приблизил отечественное образование к 
западным лекалам, где знание давно рассматривается 
как товар, а обучающийся – как потенциальный челове-
ческий капитал. Провидческие идеи О. Тоффлера о тех-
нологической революции и формировании сверхинди-
видуальной цивилизации находят все более рельефное 
подтверждение. Образование перестает быть простран-
ством культурной трансмиссии и превращается в высо-
коточный механизм тиражирования функциональных 
компетенций, необходимых для существования в турбу-
лентном техногенном мире [11].

Технократическая трансформация образовательной 

сферы повлекла за собой глубокую эрозию гуманисти-
ческих оснований, превращая процесс обучения в сте-
рильный, обезличенный конвейер. Редукция знания до 
узкопрофессионального навыка привела к драматиче-
ской утрате смысловых, духовно-нравственных доми-
нант отечественной педагогической традиции. Сегодня 
назрела критическая необходимость реанимации фун-
даментальных принципов российского образования – 
тех уникальных культурных кодов, которые формиро-
вались веками и аккумулировали глубинные смыслы 
национального воспитания. Речь идет о восстановлении 
целостной антропологической парадигмы, где образо-
вание рассматривается не как сервисная услуга, а как 
пространство личностного становления и культурной 
преемственности.

Сохранение и актуализация исторически выверен-
ных образовательных стратегий становится не просто 
академической задачей, но и вопросом национальной 
идентичности и культурного самосохранения. Только 
через возвращение к онтологическим основаниям от-
ечественной педагогики возможно преодоление ниве-
лирующих глобализационных трендов.

Российский просвещенческий идеал был заложен за-
ботами М. В. Ломоносова и плеядой выдающихся мысли-
телей XVIII столетия. В этот судьбоносный период начали 
кристаллизоваться уникальные контуры отечественной 
образовательной парадигмы, которая принципиально 
отличалась от европейских аналогов. Стержневой идеей 
была концепция всестороннего развития личности – не 
просто интеллектуального, но и глубоко духовного, где 
знание органично сплетается с нравственным становле-
нием [14]. Педагогическая модель того времени вирту-
озно соединила рациональное постижение мира с эмо-
ционально-образным восприятием, создавая целостный 
антропологический проект. Формировалась не просто 
просветительская модель, а целостная национальная 
педагогическая концепция, которая несла в себе глубин-
ный культурный код российской цивилизации.

Таким образом, можно констатировать, что просве-
щение является фундаментальным механизмом форми-
рования национальной идеи и трансформации обще-
ственного сознания в России. Национальная идея – это 
динамичный, адаптивный код, который объединяет 
социум, мобилизует его потенциал и создает общее 
смысловое пространство. В современных условиях гло-
бальных трансформаций особенно важно сохранить 
уникальность отечественной просветительской тради-
ции, которая изначально была направлена на всесто-
роннее духовно-нравственное развитие личности, а не 
только на передачу прагматических знаний.



16 Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ИСТОРИЯ

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Артамонова Т.А. Переход российской системы образования от идеалов просвещения к прагматизму и технократизму // Человек: границы бытия: мате-

риалы международной научно-практической конференции. Барнаул, 2018. – С. 305-311.
2.	 Беляев Г.Ю. О новых смыслах деятельности образовательных организаций в контекстах когнитивной революции ХХ века // Вестник Российского фило-

софского общества. 2019. Вып.3, 2020. – 234 с. 
3.	 Вязовик Т.П. Особенности консолидирующей идеи в России // Национальная идентичность России и демократический кризис. М., 2007. – С. 636-645.
4.	 Гиппиус З. Правда о земле // Диалог. 1991. – С. 51-58.
5.	 Гуревич П. С. Традиция как гарант стабильности // Философия и культура. 2011. № 7 (43), – С. 4-7.
6.	 Ерёменко В.С. Национальная идея как составная часть патриотизма // Формирование традиций патриотизма: материалы научно-практической конфе-

ренции Барнаул, 2015. – 197 с. 
7.	 Ильин И.А. Собрание сочинений. В 2 томах. М., 1993. Том 2. Книга 1. – 613 с. 
8.	 История и философия науки / С.А. Ан, Э.И. Забнева, В.В. Маркин [и др.]. Барнаул, 2022. – 304 с.
9.	 Национальная идея России: «Моя страна должна быть, и должна быть всегда!» или о том, что должны делать власть и общество, чтобы это было так».  

В 6 томах. М., 2012. Т. 1. – 752 с.
10.	 Писарев К. Патина и паутина // Дружба народов. 1990. № 1. – С. 54-58.
11.	 Родичева И.С. Русская идея – основа для сохранения культурно-духовных традиций России // Сибирское измерение российской философии: школы, 

направления, традиции: сборник научных трудов Всероссийской научной конференции «VIII Сибирский философский семинар». Новосибирск, 2019 –  
С. 73-77. 

12.	 Соловьёв В. Чтения о богочеловечестве // Сочинения. В 2 томах. М., 1989. Том 2. – 710 с.
13.	 Маслин М.А., Андреев А.П. О русской идее. Мыслители русского зарубежья о России и ее философской культуре. М. 1990. – 251 с.
14.	 Карташев А.В. Церковь, история, Россия. М., 1996. – 451 с.
15.	 Мильдон В.И. Русская идея в конце XX века // Вопросы философии. 1996. №3. – С. 46-57.
16.	 Скопа В.А., Ан С.А. Человек в дуальном мире эпохи русского просвещения: культурфилософский анализ // Современная наука: актуальные проблемы 

теории и практики. Серия: Познание. 2024. № 10. С. 137-141.

© Ан Светлана Андреевна, Скопа Виталий Александрович (sverhtitan@rambler.ru).

Журнал «Современная наука: актуальные проблемы теории и практики»


