
245Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

ИСТОРИКО-КУЛЬТУРНЫЙ И ЛИНГВОКУЛЬТУРОЛОГИЧЕСКИЙ 
АНАЛИЗ НОМИНАЦИИ МИФИЧЕСКИХ ПЕРСОНАЖЕЙ

 РУССКИХ ВОЛШЕБНЫХ СКАЗОК КАК СПОСОБ 
ОТРАЖЕНИЯ НАЦИОНАЛЬНОЙ КАРТИНЫ МИРА

Чжан Цзыжуй
аспирант, Столичный педагогический университет, 

(г. Пекин, КНР)
18800132860@163.com 

Цзоу Тяньци
старший преподаватель, Хэбэйский педагогический 

университет, (г. Шицзячжуан, КНР)
tianqizou@yandex.ru

Аннотация: Русская народная сказка – не просто дошедшее из прошлого 
«воспоминание» народа о самом себе, своей социальной, духовной, рели-
гиозной истории; сказка – это и представления об идеальной действитель-
ности, генетически связанные с национальной культурой. В номинациях ми-
фических персонажей присутствуют богатые культурные коннотации. Цель и 
задачи статьи - сформулировать методологические основания для анализа 
культурных коннотаций номинации некоторых мифических персонажей (по-
ложительных и отрицательных) из русских волшебных сказок, их сюжетных 
линий с позиций проявленности в них исторических и религиозных факто-
ров, обобщённых характеристик русского самосознания и характера, а также 
использования номинаций этих персонажей в современной русской языко-
вой среде. Актуальность выводов исследования обусловлена потребностью 
возвращения современной русской лингвокультурологической общности в 
существующих политических и социально-культурных реалиях к нравствен-
ным, эстетическим и традиционно-народным критериям повседневного по-
ведения и мироощущения.

Ключевые слова: русская волшебная сказка, номинация мифических пер-
сонажей, культурная коннотация, менталитет, православие, национальное 
самосознание.

A HISTORICAL-CULTURAL AND 
LINGUOCULTUROLOGICAL STUDY OF THE 
NAMING OF MYTHICAL CHARACTERS IN 
RUSSIAN FAIRY TALES AS A REFLECTION 
OF THE NATIONAL WORLDVIEW

Zhang Zirui
Zou Tianqi

Summary: The Russian folk tale is not merely a “memory” of the people 
about themselves, their social, spiritual, and religious history, transmitted 
from the past; it also embodies conceptions of an ideal reality that are 
genetically linked to national culture. The nominations of mythical 
characters carry rich cultural connotations. This article formulates 
methodological principles for analyzing the cultural connotations of the 
naming of certain mythical characters (both positive and negative) in 
Russian fairy tales and their plotlines, from the perspective of historical 
and religious factors reflected in them, generalized features of Russian 
self-consciousness and character, as well as the use of these character 
nominations in the modern Russian linguistic sphere. The relevance of the 
study’s conclusions lies in the necessity of returning to the key elements 
of the national worldview in today’s Russian linguocultural community, 
considered from ethical, aesthetic, behavioral, and worldview 
perspectives.

Keywords: Russian fairy tale, nomination of mythical characters, cultural 
connotation, mentality, Orthodoxy, Russian linguocultural community, 
national self-consciousness.

DOI 10.37882/2223-2982.2025.10.46

Введение

Номинация мифических персонажей в русских народ-
ных сказках обладает чёткой структурой, что играет 
важную роль в создании их образов и формиро-

вании эмоциональной оценки рассказчика. Кроме того, 
номинация мифических персонажей в русских народных 
сказках невозможна без выявления определённых куль-
турных коннотаций. Некоторые из них стали прецедент-
ными и часто встречаются в пословицах, поговорках, 
литературных произведениях и в речевом общении. На 
формирование номинации персонажей и их культурных 
подтекстов влияют такие факторы, как национальный 
характер, вероисповедание и менталитет народа. Наше 
исследование сосредоточено на описании структуры и 

функций номинации персонажей с позиции их культурной 
коннотации и факторов, которые на них влияют.

Как положительные, так и отрицательные персонажи в 
русских народных сказках обладают своими уникальными 
чертами. Некоторые имена этих персонажей, постепенно 
аккумулируя в себе определённые культурные коннота-
ции, стали не просто часто употребляемыми носителями 
русской культуры, но и составили значимую часть языко-
вой картины мира русской культурной общности. 

Основные результаты

Традиционно герои русских народных сказок (об-
разов-типов, по определению Ф. Ленца [1]), воплощая 



246 Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

в себе либо положительные душевные качества и до-
брые устремления, либо не очень достойные и нрав-
ственные черты, символизируют своим поведением и 
поступками некий обобщённый принцип, идеал, систе-
му нравственных ценностей и смыслов русского куль-
турного пространства. 

Исследователи русской волшебной сказки 
(В.Я. Пропп, В.П. Аникин, А.Н. Афанасьев, Э.В. Померан-
цева, А.С. Кочарян и Е.В. Фролова и др.) среди типичных 
мужских образов положительного героя выделяют Ива-
на (с различными вариантами прозвищ), а среди жен-
ских — Василису Премудрую (ещё вариант номинации – 
Василису Прекрасную). Для нас анализ номинаций этих 
положительных персонажей с позиций культурных кон-
нотаций, содержащихся в них, демонстрирует объектив-
ность методологических принципов при исследовании 
значения именований положительных персонажей как 
таковых. 

В характере сказочного Ивана соединяются диаме-
трально противоположные черты: мудрость и глупость, 
свободолюбие и зависимость, подчинение и своево-
лие, доброта и злость, решимость и нерешительность. 
В народных сказках этот герой, поначалу нелепый, со 
странным поведением, в конце концов, благодаря сво-
ей твёрдости, упорству, смекалке и доброте, достойно 
проходит испытания и добивается успеха. Сочетание 
противоположных качеств делает этот образ реали-
стичным, схожим с поведением русского человека и 
выявляет противоречивую культурную нагрузку его 
номинации.

Подобное содержание номинации мифического пер-
сонажа «Иван» поддерживается русскими пословицами 
и поговорками. Часть из них подчёркивают простова-
тость, бесхитростность и глуповатость образа: «Васили-
са прекрасная вышла замуж за Ивана и стала Василиса 
дура»; «Иван болван, молоко болтал, да не выболтал, жене 
отдал, жена пролила, бычка родила, бык свистнул, за ку-
рами тряснул, куры летают, головы ломают, Иван подби-
рает» и др. [2]; другая часть, характеризуя насмешливое 
отношение народа к образу Ивана, в целом наполнены 
искренней добротой и ожиданием его преображения: 
«Я говорю про Ивана, а ты про болвана», «С именем –  
Иван, а без имени – болван» [2]; третья часть – это приме-
ры с конкретной положительной оценкой образа Ивана: 
«Дядя Иван – и людям, и нам», «Богат Иван - богат и пан», 
«Велика Федора, да дура, а Иван мал, да удал». [2]. 

Номинация «Василиса Прекрасная (Премудрая)» - во-
площение красоты, доброты и мудрости русских женщин. 
Имя «Василиса» имеет греческое происхождение и обо-
значает «царственная», что намекает на некую избран-
ность, однако в русском фольклоре этот женский образ 
проявляет себя через заботу о близких, сердечность, 

умение находить выход из самых сложных ситуаций. По 
сравнению с номинацией «Иван», номинация «Василиса 
Прекрасная» не так часто используется в пословицах; мы 
нашли у В.И. Даля лишь одну – «Постоянная дама Варва-
ра, с поволокою глаза; Василиса – кислый квас» [2]. 

Имя Василиса Прекрасная встречается и в авторских 
произведениях художественной литературы. Например, 
в поучительной сказке Василия Шукшина «И разыгрались 
же кони в поле» [4], где номинация Василиса Прекрасная 
используется как имя нарицательное. Здесь оно содер-
жит определённый сатирический оттенок - одна сторо-
на диалога себя именует себя Василисой Прекрасной, 
подразумевая совершенную нереальность ситуации и 
намекая на ошибку другой стороны диалога. Употребле-
ние номинации «Василиса Прекрасная» в этом случае не 
поддерживает её положительную коннотацию.

Среди ключевых отрицательных персонажей сказок 
самыми яркими называют Баба-Ягу и Кощея Бессмертного. 

Этимология образа Бабы-Яги подробно описана у 
А.А. Потебни в работе «О мифологическом значении не-
которых обрядов и поверий» [5, с. 85-232.] В.Я. Пропп 
выделял три формы Яги в русской сказке: яга-даритель-
ница, яга-похитительница и яга-воительница. [6, с. 36.] 
В.И. Даль зафиксировал об этом персонаже такие посло-
вицы: «Чтоб тебя баба-яга в ступе прокатила!», «Баба-яга, 
вилами нога, весь мир кормит, сама голодна» [2], толко-
вание которых отражают отрицательную эмоциональ-
ную оценку народа по отношению к нему. 

В разговорной речи русских людей слово «Баба-Яга» 
стало символом уродливых и ворчливых женщин и со-
храняет определённую эмоциональную окраску: «У па-
лисадника на лавочке сидит Пелагея Кузнецова, древняя 
горбатая старуха, вся в чёрном, злая и страшная, как ба-
ба-яга (В. Рыбин. «Попа-гонялы»)» [7]. 

Происхождение имени «Кощей» часто связывают со 
словами «кость» и «смерть». Лингвострановедческий 
словарь «Россия» Государственного института русско-
го языка им. А.С. Пушкина приводит современный, ме-
тафорический, вариант подобного толкования имени 
«Кощей Бессмертный»: «В разговорной речи Кощеем 
иногда в шутку называют очень худого или очень ску-
пого человека, обычно немолодого» [9]. У В.И. Даля 
встречаем лишь одну пословицу с упоминанием сло-
ва «Кощей»: «Свет Кощей, господин Кощей: сто людей 
кормил, гулять ходил, головку сломил; кости выкинули, 
псы не понюхали». [2] В народной сказке Кощей Бес-
смертный действует, как страшный, злой и безжалост-
ный персонаж. Кроме Ивана-Царевича никто не знает, 
где находится смерть Кощея. Иногда в сказке Кощей 
возникает на пару с Бабой-Ягой и действует как её 
антипод. В этом случае проблемы, созданные Кощеем 



247Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

Бессмертным, решаются героями с помощью Бабы-Яги. 
[10, с. 134-135; 10, с. 24-36]

Помимо народных сказок, имя Кощея часто встре-
чается и в авторских художественных произведениях. 
Например, у Александра Сергеевича Пушкина в поэме 
«Руслан и Людмила» с помощью образов Яги и Кощея 
Пушкин воссоздаётся мир волшебной русской сказки:

 «Там ступа с Бабою-Ягой
 Идёт, бредёт сама собой;
 Там царь Кащей над златом чахнет;
 Там русский дух... там Русью пахнет!» [12, с. 8].

Александр Вельтман также привносит в свой роман 
«Кощей бессмертный. Былина старого времени» (1833) 
элементы русского народного фольклора, в том числе 
номинацию «Кощей Бессмертный». Хотя сам персонаж 
появляется лишь во второй главе романа, но его харак-
теристики можно обнаружить в других персонажах. Об-
раз Кощея в произведении Вельтмана собирательный –  
он объединяет и былинных богатырей, и сказочную не-
чисть. Безусловно, присутствие мифических персона-
жей делает повествование более образным, колорит-
ным. [13, с. 108-112]

Анализ примеров использования номинации ска-
зочных героев в современном русском языке помогают 
определить их функциональные нагрузки:

1.	 Эмоционально-оценочная функция. 
Некоторые имена мифических персонажей уже 
стали прецедентными, действующими в современ-
ном русском языке в качестве важного способа 
выражения эмоциональной оценки. Прецедент-
ные имена придают тексту или разговору дина-
мичность и образность. Они дают возможность 
читателю и собеседнику выстраивать ассоциации 
с соответствующими культурными коннотациями. 
Такая ассоциация является относительно стабиль-
ной и не опирается на другие языковые средства. 

2.	 Наименования сказочных образов не просто ре-
шают художественные задачи, они имеют праг-
матическое значение. У русского народа своя 
языковая картина мира, и в именах персонажей 
запечатлеваются не просто яркие черты героев, а 
аккумулируются определённые нравственные ка-
чества и ценности. Например, сегодня номинация 
«Баба-Яга» сохраняет отрицательный контекст 
не только в отношении героини сказок, но и при 
описании обычной некрасивой и злой женщины, 
внешностью и поступкам напоминающей Бабу-
Ягу. [14, с. 453-458]

3.	 Имена мифических персонажей в русской народ-
ной сказке имеют и эстетическое содержание, ко-
торое рассматривается как художественная оцен-
ка образа. Эстетическое наполнение привлекает 
слушателей необычными языковыми средствами. 

Прецедентные имена часто выполняют роль ме-
тафоры: Василиса Прекрасная – символ красоты, 
доброты, женственности; Василиса Премудрая 
– символ мудрости; Иван (Ваня) – часто крестьян-
ский сын, может быть, и не такой умный и сильный 
поначалу, но способный добиться исполнения 
своей мечты. 

Народные сказки и их персонажи порождаются в 
определённых социально-культурных и исторических 
условиях. И выявление оснований культурных коннота-
ций персонажей (проявление национального характера, 
вероисповедание и менталитет русского народа) имеет 
важное значение для дальнейшего анализа их образов и 
содержания сказок. 

Н. Бердяев в книге «Русская идея» всесторонне и аргу-
ментированно описывал противоречивость русского ха-
рактера [15, с. 6-7.] Эта самая противоречивость - одна из 
наиболее ярких черт русского национального характера. 
Множество факторов оказали влияние на изменчивый, 
сложный характер русского народа. Большинство сказоч-
ных персонажей нельзя охарактеризовать как абсолютно 
хорошие или абсолютно плохие, их характер и поведение 
могут меняться в зависимости от развития сюжета. Мы 
уже отмечали противоречивость поведения Ивана. Уди-
вительно, но малосовместимые стороны Ивана гармонич-
но существуют в нём, как в реальном человеке. 

Та же противоречивость проявляется и в характере 
Яги. Я. Пропп, анализируя персонаж Бабы-Яги, отмечал, 
что её форма «дарительница» не вписывается в привыч-
ный для восприятия народом отрицательный образ. [6, с. 
36] В большинстве случаев старуха создаёт героям раз-
личные трудности, но в некоторых ситуациях, если герой 
сталкивается с трудностями, Баба-Яга может оказать ему 
помощь – помочь советом, подарить волшебные пред-
меты (клубок, коня и пр.). 

Противоречивость образов сказочных персонажей, 
близкая и понятная русскому человеку, приводит к тому, 
что положительные герои не всегда действуют последо-
вательно и способны продолжать двигаться к цели лишь 
при поддержке других персонажей, тогда как отрицатель-
ные герои не проявляются исключительно негативно — в 
отдельных случаях их поведение согласуется с действия-
ми главных героев, помогая тем выполнять трудные зада-
ния. Национальный характер, будучи весомым фактором, 
не существует автономно, а взаимосвязан с другими ос-
нованиями и факторами, которые генетически участвуют 
в формировании номинации и образов персонажей в на-
циональной культуре. Не следует также недооценивать 
влияние на персонажей народных сказок национальной 
психологии, тесно связанной с русской национальной 
спецификой, с менталитетом. Именно менталитет, как 
его толкует «Большой толковый словарь русского языка» 



248 Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

[16], аккумулирует и транслирует духовные установки, 
культурные традиции, создающие систему миропозна-
ния, мировосприятия и мироотношения человека в каче-
стве представителя национальной культуры. В русском 
менталитете также присутствуют и иррациональные тен-
денции, что не может не сказываться на особенном от-
ношении русских людей к судьбе, загадочным событиям 
и предметам. Зачастую номинация персонажей является 
ключом к пониманию предсказуемости/непредсказуемо-
сти их пути – например, Иван Несчастный, Иван Бессчаст-
ный, Кощей Бессмертный. 

В истории России были много сложных моментов, 
с которыми русскому народу удавалось справляться. 
Именно поэтому в менталитете русского народа сохра-
няются упорство в преодолении трудностей и твёрдость 
к невзгодам, а в номинациях сказочных персонажей – 
преображение от «Иван-дурака» к «Ивану-Царевичу». 

История обретения русским народом своей религии 
терниста и сложна: от поклонения природе до призна-
ния единосущного Бога-Создателя, пытавшегося через 
своего Бога-Сына породить в русском человеке непре-
рывное стремление к лучшим нравственным качествам. 
Эта трансформация духовного становления также опре-
делённым образом находит отражение в номинации ми-
фических персонажей русских народных сказок. 

В период господства язычества чудесными воплоще-
ниями божеств в глазах славянских народов были явле-
ния природы — солнце, луна, звёзды, лес, вода (море, 
река), животные, птицы. В народных сказаниях герой в 
трудные минуты испытаний обращается к этим силам, 
получая от них поддержку и помощь (морской царь, ру-
салки, лешие и пр.). Лес в волшебных сказках — это со-
бытийное пространство, населённое как добрыми, так и 
отрицательными персонажами. Лес Яги и Кощея — это 
густой, таинственный и тёмный, он словно барьер, за-
медляющий ход сказочных событий. Персонажи из язы-
ческого леса вызывают страх и трепет, потому что связа-
ны одновременно с миром бытия и миром ирреальным. 
Внешность у них не может быть обычной: например, 
номинация «Баба Яга, костяная нога» отражает поверье 
славян-язычников о том, что человеку можно навредить, 
используя его следы. Ради безопасности у Бабы-Яги есть 
только одна нога — костяная, не оставляющая следов, 
либо Яга передвигается по воздуху, в ступе. Образ Кощея 
связан с множеством аспектов природы: водой (море), 
землёй (остров), растениями (дуб), животными (заяц) и 
птицами (утка) — все эти элементы земной жизни содер-
жат в себе тайну смерти Кощея. 

С приходом на Русь христианства («христианство» с 
греч. яз. — «мессианство») в самосознании русского на-
рода закрепятся такие духовно-нравственные идеалы, 
как соборность, жертвенность, безусловная доброта. 

Они найдут своё отражение в русских народных сказ-
ках – в поведении, поступках и именах героев, взятых из 
церковного календаря (святцев). 

Имя Иван сохранит свою популярность, поскольку 
имеет тесные связи не только с язычеством, но и с хри-
стианством («Йоханан» — с евр. яз. «Яхве сжалился»; Ио-
анн Креститель). Специфичность характера Ивана сохра-
няется: он никогда не поступает, руководствуясь злом, 
он никогда не вредит другим. Иногда его странные по-
ступки связывает именно с его чистотой души. Иденти-
фикация персонажа «в стиле Ивана», именуемая как но-
минация «Иван-царевич», также связан с христианством: 
в христианстве царь — помазанник Бога; Иван-царевич, 
как сын царя, всегда должен быть лучшим — сильным, 
смелым, ловким, умным. 

Соборность как важная духовная концепция в исто-
рии и культуре России также находит отражение в рус-
ских народных сказках, выполняющих глубокое вос-
питательное значение. В преданиях соборность чётко 
противопоставляется эгоизму: совместный общинный 
труд — священное дело, обязательно заканчивающееся 
праздником с хороводами и танцами. Сказочный герой 
часто достигает цели не в одиночку, а объединившись 
с другими, откликнувшимися на его благородство. Со-
борность подчёркивает ценность отдельного человека 
в свободном осознанном единении с другими. 

Таким образом, в народных сказаниях закрепляется 
религиозно-этическая парадигма русской общности, 
в которой сострадание выступает основным двигате-
лем благородных поступков и деяний. Сохранность 
духовных ценностей реализует воспитательную функ-
цию русских народных сказок, где вечная истина о том, 
что добро побеждает зло, подтверждается действиями 
фольклорных персонажей. 

Заключение

Применение историко- и лингвокультурного подхода 
к анализу номинации мифических (положительных и от-
рицательных) персонажей в русских народных сказках 
позволяет сделать выводы о том, что такие внешние яв-
ления, как русский национальный характер, самосозна-
ние (менталитет) народа, исторические и религиозные 
факторы, безусловно, влияют на культурную коннота-
цию имён героев русских народных сказкок и на соответ-
ствующие сюжетные линии. Также и в обратную сторону: 
осмысление и транслирование типовых черт сказочных 
народных образов, их номинаций, алгоритмов поведе-
ния и мироотношения – важная часть культурно мар-
кированных установок и знаний, способ вербализации 
национальных стереотипов и их усвоения в качестве 
элементов национальной картины мира представителя-
ми русской лингвокультурологической общности.



249Серия: Гуманитарные науки №10 октябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

ЛИТЕРАТУРА

1.	 Ленц Ф. Образный язык народных сказок. 2-е издание. М.: evidents, 1999. 328 с.
2.	 Пословицы русского народа: Сборник В. Даля. В 2-х т. М.: Худож. лит., 1989. URL: https://vdahl.ru/ (Дата обращения: 30.08.2025).
3.	 Василиса Прекрасная: русская народная сказка. URL: https://books.yandex.ru/books/p6esR5wr/read-online (Дата обращения: 01.09.2025)
4.	 Шукшин В.М. Земляки. М.: Советская Россия, 1970. 208 с. 
5.	 Потебня А.А. О мифологическом значении некоторых обрядов и поверий // Чтения в Императорском Обществе истории и древностей российских при 

Московском университете. Кн. 3. Г. 2 (Баба-Яга). М., 1865. С. 85-232.
6.	 Пропп В.Я. Исторические корни волшебной сказки. М.: Лабиринт, 2000. 335 с. 
7.	 Фёдоров А.И. Фразеологический словарь русского литературного языка. М.: АСТ: Астрель, 2008. 878 с. 
8.	 Хань Дань. Исследование над прецедентными именами в русской и китайской народной сказке: магистерская диссертация. Харбинский педагогический 

университет, 2016. 76 с. (韩丹. 俄汉民间童话先例名对比研究. 哈尔滨师范大学，2016 年，76页)
9.	 Лингвострановедческий словарь «Россия». URL: https://ls.pushkininstitute.ru/lsslovar/?title (дата обращения: 03.09.2025).
10.	 Новиков Н.В. Образы восточнославянской волшебной сказки. Л.: Наука, 1974. 259 с.
11.	 1Добровольская В.Е. Баба-Яга: к вопросу об исконной природе и возможной эволюции персонажа // Образный мир традиционной культуры. Сб. статей. 

М.: Гос. респ. центр рус. фольклора, 2010. 352 с.
12.	 Пушкин А.С. Руслан и Людмила: Поэма, 1817-1820 / Пушкин А.С. Полное собрание сочинений: В 10 т. Т. 4. Поэмы. Сказки. Л.: Наука. 1977. 459 с.
13.	 Лукина А.С. Народно-поэтические истоки образа Кощея Бессмертного в романе А. Ф. Вельтмана «Кощей Бессмертный. Былина старого времени» // 

Русистика без границ. Чебоксары, 2018. С. 108-112.
14.	 Чжан Цзыжуй. Исследование номинации мифических персонажей в русских волшебных сказках // Современное педагогическое образование. 2023. № 1. 

С. 453-458.
15.	 Бердяев Н. Русская идея: Основные проблемы русской мысли XIX века и начала XX века. Париж: YMCA-PRESS. 1971. С. 6-7.
16.	 Кузнецов С.А. Большой толковый словарь русского языка. Авт. ред., 2000. 1536 с. URL: https://gufo.me/dict/kuznetsov (дата обращения: 03.09.2025).

© Чжан Цзыжуй (18800132860@163.com), Цзоу Тяньци (tianqizou@yandex.ru). 

Журнал «Современная наука: актуальные проблемы теории и практики»


